Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacidon
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educacdo

Titulo del articulo / Titulo do artigo: ;Hay que defender la
filosofia? Reflexidn y propuesta sobre la ensefianza del filosofar

Autor(es): Alfonso Arriaga Judrez
Ao de publicaciéon [ Ano de publica¢do: 2023
DOI: 10.63314/IBLG1001

Citacion / Citagcao
Arriaga Judrez, A. (2023). ;Hay que defender la filosofia? Reflexién y
propuesta sobre la ensefianza del filosofar. Ixtli: Revista

Latinoamericana de Filosofia de la Educacién, 10(19), 11-29.
https://doi.org/10.63314/IBLG1001

=y +
My
. “~,,\ ALFE
=y Asociacion Latinoamericana
de Filosofia de la Educacion, AC



https://doi.org/10.63314/IBLG1001

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion
Volumen 10 - Numero 19 - 2023

pp. 11-29

éHay que defender la Filosofia?

Reflexion y propuesta sobre

la ensenanza del filosofar

Alfonso Arriaga Juarez

alfonso.arriaga@iems.edu.mx
{2} https://orcid.org/0000-0002-4180-7789

Licenciado en Filosofia y Maestro en Humanidades por la Universidad Auténoma
Metropolitana. Maestro en Docencia para la Educacién Media Superior (MADEMS)
y Doctor en Pedagogia por la Universidad Nacional Autonoma de México. Lineas
de trabajo: Filosofia de la Educacién, Didactica de la Filosofia, Filosofia de la
Ciencia, Genealogia Filosofica, Hermenéutica Analdgica y Filosofia de la Mente.

Resumen - Resumo - Abstract

A continuacién se presenta un
andlisis sobre la ensefianza del
filosofar en nifios y adolescentes,
en especifico del bachillerato o ni-
vel medio superior o secundario y
si es necesario hacer una defensa
de la Filosofia. Primeramente, se
presenta una disertacion sobre
la diferencia entre Filosofia y
filosofar o pensamiento filoséfico,
posteriormente, se expone las
posturas contrarias sobre la en-
seflanza de esta area del saber
humano, por un lado la ensefianza
normalizadora basada en asig-
naturas y por otro el modelo del
espacio abierto o de libre circula-
cién basado en la transversalidad,
mismas que son opuestas, por lo
que en el presente articulo, se
ofrece una propuesta alternativa
desde un enfoque parrhesiastico-
phronético, esto es, una formacién
del cuidado y gobierno de si que

Segue abaixo uma andlise do
ensino do filosofar em criancas
e adolescentes, especificamente
no ensino médio ou ensino médio
ou nivel médio e se é necessario
fazer uma defesa da Filosofia.
Primeiramente, é apresentada
uma dissertagdo sobre a dife-
renca entre Filosofia e filosofar ou
pensamento filosoéfico, posterior-
mente, sdo expostas as posicdes
contrarias sobre o ensino desta
area do conhecimento humano,
por um lado o ensino normaliza-
dor baseado em disciplinas e por
outro o modelo de espaco aberto
ou de livre circulagédo baseado na
transversalidade, que sdo opostas,
entdo neste texto e uma proposta
alternativa é oferecida a partir de
uma abordagem parresiastica-
fonética, ou seja, uma formagao do
cuidado e do autogoverno que leva
ao autoconhecimento por meio de

Below is an analysis of the tea-
ching of philosophizing in children
and adolescents, specifically in
high school or high school or se-
condary level and if it is necessary
to make a defense of Philosophy.
Firstly, a dissertation is presented
on the difference between Philoso-
phy and philosophizing or philoso-
phical thought, later, the contrary
positions on the teaching of this
area of human knowledge are
exposed, on the one hand the nor-
malizing teaching based on sub-
jects and on the other the model
of space open or free circulation
based on transversality, which are
opposite. Therefore, in this article
an alternative proposal is offered
from a parrhesiastic-phronetic ap-
proach, that is, a formation of care
and self-government that leads to
self-knowledge through a certain
practice (asceticism) that implies

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

11


https://orcid.org/0000-0002-6520-2653

12

conduzca al conocimiento de si  uma determinada pratica ( ascetis- the formation of judgment, it is
a través de una determinada mo)que implica a formagéo do juizo, therefore a question of another
practica (ascesis) que implica trata-se, portanto, de outro tipo de type of teaching, based on the
la formacién del juicio, se trata  ensino, com base nas propostas de  proposals of Michel Foucault and
pues, de un tipo de ensefianza  Michel Foucault e Mauricio Beuchot, = Mauricio Beuchot, respectively.
otra, sustentado en las propues- respectivamente.

tas de Michel Foucault y Mauricio

Beuchot, respectivamente.

Palabras Clave: Filosofar, filosofia, defensa, formacién del juicio, cuidado de si.
Palavras-chave: Filosofar, filosofia, defesa, formagao do juizo, cuidado de si.
Keywords:Philosophizing, philosophy, defense, judgment formation, self-care.

Recibido: 07/06/2021 Aceptado: 28/11/2022

Para citar este articulo:
Arriaga Juarez, A. (2023). ;Hay que defender la Filosofia? Reflexion y propuesta
sobre la ensefianza del filosofar. Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofia de la
Educacion. 10(19).11-29.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 STl
10(19). 2023



¢ Hay que defender la Filosofia?
Reflexién y propuesta sobre
la ensenanza del filosofar

“Siempre me ha parecido que quien expone oscuramente
es porque comprende oscuramente.

Si la exposicién no es clara, es porque

las ideas no estan claras para quien las expone.”

Adolfo Sanchez Vazquez

Introduccién

En los ultimos tiempos, de los diferentes sistemas educativos tanto en
Ameérica Latina como en Espana, se ha venido una andanada en contra de
la ensenanza de la filosofia en los centros escolares que puede ir desde los
niveles mas béasicos hasta el nivel superior. Se decide por parte de politicos y
burdcratas de la educacion, que la ensefianza de la filosofia no es relevante
en el conjunto de asignaturas de los diversos curriculos escolares e, incluso,
que las carreras de filosofia son prescindibles de las universidades.

Lo anterior se debe a que, dichos burécratas y politicos, no encuentran un
beneficio a la ensefianza de ésta area del saber humano, tanto en los sistemas
educativos como en el conjunto de la sociedad en general. Esto se debe a
que, dicen ellos, “la filosofia no brinda grandes oportunidades profesionales”
(Gonzalez, 2022) ni, obviamente, grandes oportunidades de negocios o em-
presariales que permitan el progreso material de una sociedad.

Debido a lo anterior, es que la comunidad filoséfica, hasta entonces metida
en un largo letargo y ensimismamiento, se levanta furiosa vociferando en
sendos escritos donde intenta reivindicar el papel de la filosofia en la edu-
cacién escolarizada destacando sus variadas y multiples cualidades para la
nifiez y la juventud en el actual contexto de tecnologizacion deshumanizada 'y
deshumanizante que fomenta el individualismo egoista extremo que permea
en todas las capas de la sociedad contemporanea.

Esta defensa de las cualidades de la ensefianza de la filosofia en el aparato
escolar por parte de la comunidad filoséfica, parece tener solamente bene-

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

13



14

ficios, como el desarrollo de un pensamiento critico que permita a los estu-
diantes convertirse en seres autdbnomos que asuman la responsabilidad que
tienen hacia consigo mismos, la comunidad y el entorno; pero casi ningun, o
asi lo pretenden mostrar, inconveniente, como si la ensefianza de la filosofia
fuese un paramo de pureza, un oasis dentro del desierto de la ensefianza
tecnologizante y deshumanizada.

Es una obligaciéon de los que fuimos formados en ésta area del saber, some-
ter todo a la duda e interrogacion sobre todo a nosotros mismos y a nuestra
actividad: la ensefianza de la filosofia. Sin embargo eso raramente sucede y,
como vimos en las lineas anteriores, nos decantamos de antemano por las
posturas extremas: o bien la filosofia no sirve para gran cosa en la educacién
escolarizada de la era informacional, o bien la ensefianza de la filosofia en el
ambito escolar tiene todos y sélo beneficios del desarrollo del pensamiento
critico y esta exenta de los problemas y vicios que atafien a las otras areas
de la ensefianza y, ademas, poseemos su monopolio exclusivo por lo cual
nadie mas puede ni debe ensefar este tipo reflexién de caracter critico.

Por otra parte, se asume al parecer también acriticamente, que la Filosofia
como area del saber humano, es lo mismo y corresponde univocamente con
su ensefanza, si bien la ensefanza es una parte fundamental de la filosofia,
no son lo mismo pues, si la ensefianza de ésta area del saber desapareciera
de los curriculos escolares, esto no implica que la filosofia como area del
saber desaparezca, de hecho la filosofia sobrevivié muchos siglos sin for-
mar parte de una estructura formal de ensefianza escolarizada, entre otras
cosas porque no existié hasta finales del siglo XVIll una estructura formal de
ensefianza generalizada y obligatoria.

Ademas, no esta claro coémo la ensefianza de la historia de la filosofia pueda
generar un pensamiento critico, es decir, no es lo mismo informar que formar,
no es lo mismo informar sobre los autores, problemas y corrientes filoséficas
que formar en los procedimientos reflexivos y sistematicos que conducen a
un pensamiento de caracter filosofico que tradicionalmente denominamos
filosofar, lo cual ya habia sido advertido por Kant en su Critica a la Razén
pura cundo argumentd que “nunca puede aprenderse, en cambio (a no ser
desde un punto de vista histérico), la filosofia. Por lo que a la razén se refiere,
se puede, a lo mas, aprender a filosofar” (Kant, 2008, p. 650).

Con base en lo anterior, es que la duda sobre una supuesta defensa de la
filosofia estd mas que justificada, es decir, ¢ de verdad hay que defender a

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 STl
10(19). 2023 O



la filosofia?, pues como ya observamos ésta no necesita y no ha necesitado
defensa pues el filosofar trasciende el tiempo y los sistemas e ideologias po-
liticas histéricamente determinadas al ser una necesidad humana imperiosa,
¢no sera mejor dirigir nuestra energia a defender la ensefianza del filosofar
en lugar de la ensefianza de la filosofia?

En el presente texto se pretende argumentar a favor de la postura de la
ensefianza del filosofar mas que de la filosofia en si, ya que esta linea de
pensamiento, la que pretende hacer de la ensefianza de la filosofia una ma-
teria mas dividida en asignaturas (Idgica, ética, estética, etc.), se dirige cada
vez mas hacia su normalizacion, esto es, hacia su homogeneizacién con los
saberes cientifico-técnicos en una jerarquia inferior que logre, como hasta el
momento, minimizar, controlar y neutralizar su rol efectivo como generadora
de reflexion critica, es decir, se mostrara como esta linea de pensamiento va
en contra sentido de la defensa de la ensefianza del filosofar.

Para tal propdsito se comenzara con una breve disertacion sobre la diferencia
entre Filosofia y filosofar o pensamiento filoséfico con el objetivo de mostrar
la diferencia entre la ensefanza de la filosofia desde un punto de vista his-
térico, con la ensefanza del pensamiento filoséfico desde la perspectiva de
una determinada practica (ascesis), posteriormente, se expone las posturas
contrarias sobre la ensefianza de esta area del saber humano, por un lado
la ensefianza normalizadora basada en asignaturas y por otro el modelo del
espacio abierto o de libre circulacidon basado en la transversalidad, misma
que se concibe como una articulaciéon de los conocimientos, experiencias,
procedimientos y estrategias desde la perspectiva multidisciplinar, interdis-
ciplinar y transdisciplinar.

Por ultimo, se ofrece una propuesta alternativa desde un enfoque parrhe-
siastico-phronético, esto es, una formacion del cuidado y gobierno de si que
conduzca al conocimiento de si a través de una determinada practica (ascesis)
que implica la formacién del juicio, se trata pues, de un tipo de ensefianza
otra, sustentado en las propuestas de Michel Foucault y Mauricio Beuchot,
respectivamente.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

15



16

l. Filosofia y Filosofar"

Para entender la propuesta que deseo plantear es necesario, primero, que
establezca lo que voy a entender por Filosofia y por pensamiento filosofico
(filosofar). Ya que como lo indica Cerletti (2008) “Las interrogaciones “; qué
es ensefar filosofia?” y “ qué es filosofia?” mantienen entonces una relacion
directa que enlaza aspectos esenciales de la filosofia y del filosofar.” (p. 16)

Pues bien, podemos decir que la Filosofia es el producto del filosofar o del
pensamiento filosofico, el cual se caracteriza por ser una reflexion constante,
ordenada y coherente, acerca del Ser Humano y su entorno, que procede a
través de un procedimiento metodolégico, a expresar y sustentar las diversas
conclusiones que de esta actividad cognitiva se derivan y cuyo propdsito
trascendental es desarrollar una ensefianza vital.

Una ensefanza para la vida en la que se busca la formacion del espiritu
humano, la formacién de aquello que dota al Ser Humano de un caracter
verdaderamente humano. Por lo cual, el pensamiento filoséfico o filosofar se
diferencia de otras formas de reflexion porque en ella su objetivo principal
es la formacion de si mismo que surge en la interaccion con los otros, pues
se ensefa a otros a formar su espiritu y a entender qué es aquello que los
hace esencialmente humanos.

La ensefianza del pensamiento filoséfico en aquellos que no tienen como
propdsito principal y explicito dedicarse a esta actividad profesionalmente,
como en la filosofia para nifios o en el bachillerato, no se debe centrar en los
contenidos propiamente filoséficos, sino en el enfoque, metodologia y prop6-
sito del pensamiento filoséfico o filosofar, ya que concentrarse principalmente
en los contenidos dificultaria y hasta anularia el pensamiento filosofico:

El dominio de un “contenido” (de un saber) filoséfico y la pretension de
“trasladarlo” a otro como un cuerpo de conocimientos acabado que puede
ser reproducido, mas que promover, limitaria el filosofar, ya que supondria
que el movimiento del “deseo de saber” -en este caso, del profesor- se
ha detenido o consumado en un objeto (por ejemplo, en un conocimiento
especifico de la filosofia). Lo que esta haciendo ese docente, en sentido
estricto, seria transmitir los resultados de un filosofar, mas que mostrar

" El debate ya ha sido protagonizado por diferentes investigadores de América
Latina, como en Alejandro Cerletti y Walter Omar Kohan, entre otros, no obstante,
la intencién de abordarlo aqui no es profundizar en este debate sino contextualizar
y aclarar la postura que se tomara al respecto.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 STl
10(19). 2023 O



el filosofar en acto (el suyo o el de un filésofo). (Cerletti, 2008, p. 20)

Cabe aclarar que estos contenidos no seran desdefados o excluidos, lo que
digo es que el objetivo principal es formar el pensamiento filoséfico a partir
de la experiencia de vida de los que lo estudian y, a partir de ella, acercarlos
a la Filosofia para que esta se torne en una ensenanza significativa, en una
ensenanza para la vida.

Asi pues, si el propésito de la ensefianza del filosofar en el nivel medio su-
perior es la de formar un pensamiento critico, sistematico y coherentemente
fundamentado para la comprensién y transformacién de si mismo, asi como
del entorno en el que se vive, entonces lo que importa es ensefar a filoso-
far. Esta perspectiva se basa en la idea de que los problemas de caracter
filosofico surgen primordialmente de la actividad cotidiana, puesto que es en
la vivencia cotidiana donde surge estas problematicas que el pensamiento
filoséfico aborda a través de una metodologia propia.

Esto lo podemos ver en Platon, en donde el personaje principal de la mayoria
de sus dialogos tempranos, Sécrates, comienza el analisis filosofico partien-
do o con base en un problema, que sus interlocutores ya tienen y en el cual
estan inmersos, para tratar de clarificarlo. El método socratico, generalmente,
comienza explorando la cuestién para establecer y delimitar el problema,
posteriormente, se plantea una solucion o respuesta provisional, misma que
sera explorada y sometida a un analisis riguroso en el que se platean tanto
argumentos a favor como en contra. Si tal respuesta resiste el examen es
aceptada y se continla con otra cuestion, aunque en los Dialogos dificilmen-
te sucede esto, sino que, por el contrario, la primera respuesta es refutada
posteriormente al analisis, y se procede a encontrar una nueva respuesta
que sera sometida al mismo procedimiento.

En cualquiera de los dos casos, esto es, ya sea que se acepte o se rechace
la respuesta, siempre se aprende algo, ya que en el peor de los casos lo que
se aprende es que nuestra creencia es falsa. Es asi que se pueden resumir
las principales caracteristicas del método socratico de la siguiente forma:
“los argumentos son todos refutatorios, buscan examinar una cierta opinion
o tesis y mostrar su implausibilidad; estan construidos como conversacion
dialogada a base de preguntas y respuestas, en la que uno de los dialogantes
hace preguntas y el otro responde; su forma mas general es la de reduccion
al absurdo” (Vargas, 1986, pp. 13-14).

En consecuencia, lo que debemos ensefiar es, precisamente este proceder,

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

17



18

esta practica, esta ascesis que permite el desarrollo del pensamiento critico,
sin embargo, esto requiere de oficio, y el oficio del fildsofo no se limita a su
propia formacion, sino que, para dar un servicio, para que la comunidad se
beneficie de éste oficio, es necesario enseiar a otros a formar su espiritu y
a entender qué es aquello que los humaniza.

Es por ello que el oficio del fildsofo es doble: pensar y ensefar, por lo cual no
basta que se domine el correcto interrogar sino también el correcto explicar.
Por ende, el profesional en filosofia tiene que procurarse la excelencia en
ambas ejecuciones de su oficio, de lo contrario, como nos dice Nicol (1994),
diremos que “este fulano no tiene oficio”. Sin embargo, muchos de los colegas
de oficio no procuran dominar, sobre todo, el oficio de ensefiar. Con lo cual
estarian faltando también al otro oficio, al oficio del pensar, del interrogar, pues
ya no estarian prestando el servicio, propio de todo oficio, a la comunidad.

Asi pues, si no se domina el oficio del profesional de la filosofia, entonces
ya no es profesional sino aficionado y, como lo sefiala perfectamente Nicol
(1994), “sin duda el aficionado es mas libre que el profesional, tiene menos
compromisos y responsabilidades. También tiene menos oportunidades de
llegar a la verdad. O no dice nada, guardando para si mismo el saber que
pudo adquirir; o dice lo primero que le pasa por la cabeza, como un Jenéfanes
cualquiera. Este es un pensador, diriamos, sin oficio ni beneficio” (pp. 28-32).

Es asi, por tanto, que el ensefiar a filosofar es ensefiar una determinada forma
de ser humanista y humanizante que comienza con la obligacion de conocerse
a uno mismo, lo cual conlleva al cuidado y cultivo de si que exhorta a hablar
con verdad sobre uno mismo y que privilegia el dialogo racional efectivo y
afectivo el cual es siempre es una actividad que se realiza entre varios, una
actividad que se realiza con los otros; es por ello que este dialogo, este hablar,
este decir verdad sobre uno mismo con los otros, implica una determinada
forma de hacer que obliga a actuar consecuentemente.

Il. Normalizacion de la filosofia

Asi pues, ensefar a filosofar es ensefiar una cierta actitud, una manera de
ser y de hacer que se asemeja a lo que Aristoteles denominaria virtud dia-
noética, que implica determinados procedimientos, esto es, conocimientos
que se encarnan en la practica y que entrafian no sélo teoria sino todo un
ejercicio (ascesis). No obstante y como es evidente, aquello que nos lleva a

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 STl
10(19). 2023 O



querer “defender la filosofia”, que en realidad deberia ser una defensa de la
ensefianza del filosofar, es la confrontacién con la actual concepcion de la
ensefanza de una manera de ser y de hacer dominante, deshumanizante
y excluyente que necesita del desconocimiento de uno mismo para evitar el
cuidado y cultivo de si, el cual llevaria inevitablemente a inhibir el decir veraz
sobre uno mismo y por tanto, inhibira toda actitud critica, cuestionadora y
de sospecha.

De esta forma es que se considera, ingenuamente, que introduciendo a la
filosofia como una materia mas, dividida en asignaturas y rechazandola como
tematica transversal, es como se “defiende a la filosofia”, se dice “La filosofia
ensefia a pensar, la l6gica es su método, la ética aspira a convertirlo en norma
de conducta comun y la estética dota a la persona de la sensibilidad para
lograrlo. Las cuatro disciplinas organicamente vinculadas son la trama y la
urdimbre, el tejido ancestral que condujo al homo sapiens. Volverlo transversal
es deshilacharlo” (Solana, 2022).

Sin embargo, esto no es del todo acertado, pues si asi fuese, es decir, si de
hecho esto es lo que ya se hace en la ensefianza de la filosofia y lo quieren
quitar, entonces ¢ por que vivimos un momento histérico de “creciente gra-
vedad’?, ¢ no se sera que hemos llegado a este grave momento histérico
precisamente porque la filosofia se ha normalizado a un sistema escolar
que deshumaniza y que en lugar de que la filosofia ensefie a pensar, ensefia
historia de la filosofia, no sera que en lugar de que la l6gica sea su método,
lo que se ensefia son tablas de verdad, no sera que en lugar de que la esté-
tica dote a la persona de sensibilidad, lo dota, a lo sumo, de la historia de la
pintura, no sera que en lugar de que la ética normalice cierta conducta, sea
mejor que se analice por qué los valores supremos han perdido validez, han
perdido su sentido?

La ensefianza de la filosofia, al insertarse a un modelo educativo rigido se
normalizo, es decir, se le impuso un molde con un efecto clasificatorio dentro
de un sistema rigido de conductas, en consecuencia, “Los maestros o profeso-
res ya no transmiten una filosofia -o su filosofia- sino que ensefan “Filosofia”,
de acuerdo a los contenidos y criterios establecidos en los planes oficiales
y en las instituciones habilitadas a tal efecto, mas alla del grado de libertad
que tengan para ejercer dicha actividad. El sentido de “ensefar filosofia”
quedaria redefinido por el sentido institucional que se otorga a esa ensenan-
za” (Cerletti, 2008: 15), esto es, la ensenanza de la filosofia se inserté en un
modelo educativo disciplinario, en la que la filosofia fue clasificada dentro de

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

19



20

una estructura curricular rigida que da como resultado la conformacién de un
determinado tipo de sujeto que responde a los intereses de esta sociedad
disciplinaria que va en contra sentido a los efectos del pensamiento critico
propio del filosofar.

Es por ello que, en el Estado disciplinario que abarca desde el siglo XIX y hasta
la primera mitad del XX, el objetivo de la educacion era hacer del “hombre
comun” un subdito que se somete a la autoridad para hacer de él un sujeto
laborioso, util y que ademas, segun Ulrich Herrmann (2015), debia aprender
a trabajar desde la mas tierna edad pues el trabajo debia convertirse en su
segunda naturaleza. En este sentido es que “la disciplina social, en el sentido
de interiorizacioén del orden, de la puntualidad, de la distribucion del tiempo,
de la capacidad de concentracion, iba a producir, en union con el estudio de
materias didacticas formadoras del caracter y preparatorias de la accion, un
subdito del Estado” (Hermann, 2015, pp. 108-109).

Es por ello que la actual “defensa de la filosofia” me parece contradictoria,
en el sentido de que al solicitar y exigir que se inserte como una asignatura
mas dentro de un modelo educativo disciplinario en donde se homogeneizan
procesos, mecanismos asi como relaciones humanas, y donde lo relevante
es la calificacion y los examenes estandarizados, la ensefianza de la filosofia
pierde, deja de lado o margina su principal deber: ensefiar a pensar de forma
critica. Plegandose asi a los requerimientos de la sociedad disciplinaria pri-
mero, y después, a los objetivos de la sociedad de control de la era neoliberal
del capitalismo (Salinas, 2015, p. 131).

Para Foucautl las sociedades disciplinarias comienzan en el siglo XVIII, se
desarrollan en el XIX y llegan a su cuspide en la primera mitad del siglo XX,
es decir, en la etapa industrial del capitalismo, posteriormente, comenzara
un proceso de transicién a las sociedades de seguridad, gubernamental,
regulativa, o sociedades de control (como les diria Deleuze) en la llamada
era de la informacion. En las sociedades disciplinarias, “El individuo pasa
sucesivamente de un circulo cerrado a otro, cada uno con sus leyes: primero
la familia, después la escuela (“ya no estas en tu casa”), después el cuartel
(“ya no estas en la escuela”), a continuacion la fabrica, cada cierto tiempo el
hospital y a veces la carcel, el centro de encierro por excelencia” (Deleuze,
1999, p. 277).

En las sociedades disciplinarias, de un lugar de encierro se sale, luego se
pasa a otro. Sin embargo, en el modelo del espacio abierto o “de la libre

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 STl
10(19). 2023



circulacién, los controlatorios, nunca se acaban, no se termina de entrar en
ellos y nunca se acaba de salir, nunca se sale de la escuela, por ejemplo,
el modelo de la libre circulacion, impone la formacion permanente” (Salinas,
2015, p. 134). Asi pues, la disciplina queda superada frente a un trabajo que
ya “no se materializa en un hacer corporal, directamente observable y poten-
cialmente sistematizable, sino que se produce al interior de una experiencia
cognitiva, afecto-subjetiva” (Zangaro, 2013, p. 59).

Es por ello que, como mecanismo de control (controlatorio), se optd por una
estrategia que vincule directamente los objetivos de trabajo con los objetivos
del sujeto para que este se los aduefe y desarrolle sus propias estrategias
de autocontrol y, de esta forma, se desplaza el control del proceso en el que
se enfocaba el capitalismo industrial, al control del resultado en el capita-
lismo cognitivo, garantizando asi que los objetivos del capital se logren. De
esta forma, los saberes incorporados y movilizados por el trabajo vivo no se
limitan a su ejercicio dentro de la jornada de trabajo sino que se extienden
a los tiempos sociales desdibujando las fronteras entre el tiempo de trabajo
y de no trabajo.

Aunque las técnicas de la sociedad disciplinaria, como las instituciones de
encierro, no desaparecen, si van a entrar en crisis por lo cual comienzan a
ceder su lugar a las técnicas controlatorias, esto es, se pasa de un modelo
de encierro donde el control es hacia el individuo, a uno de espacio abierto
donde el control es hacia la poblacion-especie, en la cual, “ya no pretenden
la imposicion de un modelo rigido normalizante; sino que permiten cierta
diferencia modulante, cierta absorcion de lo diferente y también una mayor
internalizacion de las conductas socialmente aceptables” (Salinas, 2015, p.
135).

Como se pudo observar, la llamada “defensa de la filosofia” se reduce a la
insercion o continuacién de ésta area del saber en formato de asignatura
dentro de un sistema rigido que la normaliza y la despoja de su caracter
critico tal y como se pretendia en las sociedades disciplinarias, no obstante,
la propuesta de volverla una tematica transversal responde al modelo de
sistema abierto o de libre circulacion propio de las sociedades de control, en
donde se flexibiliza y se banaliza perdiendo, también, sus efectos formativos y
autoformativos. Es por ello que ninguna de las dos opciones son congruentes
con la ensefanza del filosofar, por lo cual es menester una alternativa una
propuesta que englobe y se superponga a las dos anteriores, esto es, en
necesaria una educacion otra, o como diria Cerletti (2008):

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

21



22

El reto consistiria en encontrar algo germinal del filosofar de los filésofos
que pueda ser actualizado en los aprendices de filosofia. Por cierto, no
sera ni una definicion de filosofia ni un contenido filoséfico especifico,
ya que, como dijimos, esto podra variar de acuerdo con la perspectiva
de la filosofia que se adopte. Ese espacio en comun entre filésofos y
aprendices sera mas bien una actitud: la actitud de sospecha, cuestio-
nadora o critica, del filosofar. Lo que habria que intentar ensefiar seria,
entonces, esa mirada aguda que no quiere dejar nada sin revisar, esa
actitud radical que permite problematizar las afirmaciones o poner en
duda aquello que se presenta como obvio, natural o normal. (p. 28)

lll. Acerca de una educacion otra como Parrhesia y su mediacion
phronética

Como se pudo observar en lineas anteriores, la supuesta “defensa de la
filosofia” se concentra en mantenerla como una asignatura mas en una
estructura rigida que termind por normalizarla en el sistema educativo de la
sociedad disciplinaria de la era industrial del capitalismo que, ingenuamente,
pretende ser una oposicion a la propuesta de mantenerla de forma transversal
en el sistema educativo de la sociedad de control de la era informacional del
capitalismo, la cual busca, a través de un modelo abierto o de libre circula-
cion que modula o sintoniza (Tuning) el comportamiento de los individuos, el
control de la poblacion bajo un esquema de aparente diversidad e inclusion.

Es asi que se nos pone ante una falsa dicotomia, o bien optamos por un
modelo rigido normalizante donde la ensefianza de la filosofia se reduce a
una asignatura que pierde su esencia y contribuye a la formacion de “subditos
del Estado” o bien, optamos por su ensefianza transversal bajo un modelo de
educacion escolar excluyente que se disfraza de diversidad y de inclusion, y
que en realidad niega la otredad y pretende la uniformidad, que busca una
modulacién o sintonizacion de un modo de ser Unico, como lo explica Valle
(2017):

Aunque intentemos hablar, vestir, comer, andar y habitar como europeos
estamos aqui en América Latina. Lo que fagocita, lo que devora, es ser
colocados, desde aqui y desde alla, en un lugar de otredad en tanto
inferioridad. Lo que fagocita es la propia inclusion bajo parametros de
integracion con lo europeo y lo moderno. Lo que devora es la busqueda
de la equidad desde la propia inequidad. La fagocitacion se produce en

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 STl
10(19). 2023 O



un terreno invisible, esta al margen de lo que oficialmente se piensa de
la cultura, la ciencia o la civilizacién. (p. 107)

De esta forma, ambas opciones se nos presentan como si representaran
otra educacion pero, en realidad, tienen el mismo objetivo: satisfacer las de-
mandas del mercado laboral, la primera del que necesitaba la fase industrial
y la segunda la que necesita la fase informacional o cognitiva del capitalismo.
Es por ello que se hace imperiosa la necesidad no de otra educacion, sino
de una educacion otra, para la consecucioén, como indica Foucault (2011),
del “cumplimiento de la verdadera vida, pero como exigencia de una vida
radicalmente otra” en donde:

El maestro no debe limitarse a dar al alumno lecciones de competencia,
transmitirle un saber, ensefiarle la l6gica o cémo refutar un sofisma, y
tampoco es eso lo que el alumno debe pedirle. Entre ellos debe estable-
cerse otra relacion, una relacion que es de cuidado, ayuda, socorro. Has
venido aqui, dice [Epicteto] a su alumno, como a un iatreion (una clinica),
estas aqui para que te atiendan. Y cuando vuelvas a tu casa, no lo haras
simplemente como un individuo capaz por fin de resolver los sofismas o
suscitar admiracion por su capacidad en la discusién. Debes volver a tu
casa como alguien que ha sido atendido, curado, y cuyos males se han
apaciguado. (Foucault, 2011, p. 284)

De esta forma, el presente apartado tiene como propdsito delinear una
propuesta alternativa por lo cual primero, se definira el termino parrhesia a
partir del analisis genealdgico que hace Foucault para, posteriormente, rea-
lizar el analisis de término phréonesis propuesto por Beuchot y, finalmente, el
modo en que se constituiria un individuo auténomo a partir de la formacion
parrhesiastica-phronética. Asi pues, lo que se pretende es una formacion otra:

El objetivo es, desde luego, velar constantemente por los otros, ocuparse
de ellos como si fuera su padre o su hermano. Pero ¢para conseguir
qué? Para incitarlos a ocuparse, no de su fortuna, de su reputacioén, de
sus honores y sus cargos, sino de si mismo, es decir: de su razon, de la
verdad y de su alma (phrénesis, alétheia, psykhé). Ellos deben ocuparse
de si mismos. Esta definicién es capital. El uno mismo en la relacion
de si consigo, el uno mismo en esa relacion de vela sobre si mismo,
se define [en primer lugar] por la phronesis, esto es, la razon practica,
por decirlo de algun modo, la razén en ejercicio, una razén que permite
tomar las buenas decisiones y desechar las opiniones falsas [para] que

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

23



24

cada individuo se ocupe de si mismo [en cuanto] ser racional que tiene
con la verdad una relacion fundada en el ser de su propia alma. Y en
ese aspecto estamos ahora ante una parrhesia centrada en el eje de la
ética. (Foucault, 2011, p. 101-102)

El estudio de las practicas del decir veraz (parrhesia) se abordan generalmen-
te desde un eje central que es el principio socratico “conécete a ti mismo”,
pero Foucault lo estudiara en un sentido mas amplio en el cual incluye la
nocion de epiméleia heautéu, el cuidado de si, el ocuparse de si o cultivo de
si, el cual es coadyuvante del principio de decir la verdad sobre uno mismo,
a la vez que esta apoyado por el otro que exhorta a hablar y que habla, es
decir, la actividad del decir veraz sobre uno mismo siempre fue una actividad
realizada entre varios, una actividad con los otros.

Es por ello que la parrhesia se muestra como algo distinto de una técnica
o un oficio, aun cuando en ella haya aspectos técnicos. La parrhesia es
una actitud, una manera de ser y de hacer que se emparenta con la virtud,
son procedimientos, medios dirigidos a un fin y por ello tiene que ver con la
técnica pero no so6lo eso sino, sobre todo, es una modalidad del decir veraz.

La parrhesia filosoéfica no es sélo un discurso sino que esta relacionada di-
rectamente con la vida cotidiana, es por ello que parte de que, ocuparse de
si mismo “consiste, en primer lugar y ante todo, en saber si uno sabe o no
lo que sabe. Filosofar, ocuparse de si mismo, exhortar a los otros a ocuparse
de si mismos, mediante el escrutinio, el examen y la prueba de lo que saben
y no saben los otros” (Foucaul, 2011b, p. 330), de esta forma se concibe la
parrhesia filoséfica misma que estara mediada por la capacidad del individuo
de juzgar cuando es conveniente decir la verdad, esto es, mediada por la
phronesis.

Como hemos podido observar, la parrhesia incita a ocuparnos de nosotros
mismos y para ello requiere el conocimiento de uno mismo, no obstante
también requiere de coraje para atreverse a decir la verdad, lo cual resulta
ser muy violento pues, como sefiala Foucault (2011b) “quien dice la verdad
la arroja a la cara de ese interlocutor, una verdad tan violenta, tan abrupta,
dicha de una manera tan tajante y definitiva que el otro no puede mas que
callarse”(p. 72), caracteristicas que la hacen anti pedagdgica.

Es por ello que la parrhesia requiere de ponderacion, esto es, de una me-
diacion que permita su moderacién o mesura y para ello se requiere de la
capacidad de juzgar en cada situacién lo que es conveniente, la capacidad

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 STl
10(19). 2023 O



de deliberar acerca del término medio de las acciones y de los medios con-
ducentes a los fines, es decir, requiere de la phronesis.

La phrénesis o formacion del juicio es una de la virtudes cardinales estableci-
das por los pitagéricos; para estos la phrénesis es un término analogo ya que
participa tanto de las virtudes tedricas (sophia, episteme, nous) como de las
virtudes practicas (templanza, fortaleza, justicia); ésta idea surge del estudio
que hacian sobre la musica en general y sobre la armonia en particular, la
cual era vista como la concordancia de los contrarios, la cual era posible al
encontrar la proporcién, “la analogia es proporcion, proporcionalidad, acer-
camiento aproximativo”. (Beuchot, 2007, p. 16)

La caracteristica principal de la phrénesis es la deliberacién o procedimiento
que permite evaluar razonablemente los prosy los contras de la accién, asi
como los medios con los que se cuentan para lograr ese propdsito, “esta
deliberacion es una especie de dialogo argumentativo, consigo mismo o con
otro(s), pero que, en definitiva, es una argumentacion a favor de lo que uno
se propone hacer y la manera de hacerlo” (Beuchot, 2007, p. 23).

En este sentido, evaluar razones a favor y en contra de aquello que se quiere
hacer es distinguir y separar las partes de aquello que se quiere realizar, esto
es, la deliberacion va acompafiada del analisis “por eso tiene una parte de
conocimiento, pero también de praxis concreta: por eso, de alguna forma, es
una virtud mixta: tedrico-practica [por ello] la phrénesis no se reduce a una
techne, técnica o arte, aunque también tiene su parte estratégica, instrumental
o técnica” (Beuchot, 2007, p. 25).

Hasta aqui podemos observar la relacion directa de la phrénesis con la pa-
rrhesia pues, en primer lugar la veridiccion tiene que ejercerse mediante la
deliberacion de los pros y los contras de ese decir veraz. Por otra parte, la
finalidad de la parrhesia es la formacién de uno mismo para poder ocuparse
de si mismo y ello requiere phrénesis, esto es, la capacidad de juzgar, de
deliberar.

Lo que se propone como alternativa es una educaciéon que desarrolle en el
individuo un cierto procedimiento reflexivo en el cual se base su conducta,
sus practicas cotidianas, una ascesis que ejercite su inteligencia primero y
que se torne habito después. Este procedimiento consiste prima facie en un
cuestionamiento constante que conduzca al individuo a la necesidad de in-
dagar una posible respuesta a este, de tal forma que, una vez que se tiene la
respuesta provisional, hipotética, sea menester el analisis de dicha respuesta,

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

25



26

entendiendo por esto la busqueda de los argumentos mas significativos, tanto
a favor como en contra de la respuesta provisional.

Una vez que se tienen los pros y contras explicados y fundamentados se pasa
a la sintesis, entendiendo por esto la evaluacion tanto de los argumentos a
favor como en contra con el propdsito de determinar cuéles argumentos son
correctos, validos y pertinentes y cuales no. Dicha evaluacién nos permitira
llegar a una conclusiéon ponderada, deliberada y fundamentada, misma que
el individuo podra defender en un escrito, didlogo o debate sobre el tema en
cuestion. (véase el siguiente esquema)

1. Dudar/preguntar/cuestionar
(Creer) 2. Respuesta provisional/hipotesis

3. Analisis (argumentos a favor y en contra de la respuesta
provisional)

‘;.' 4. Sintesis (evaluacion de los argumentos a favor y en contra)

(Saber) 5. Conclusion (confirmar o refutar la respuesta provisional)

Tal ascesis no so6lo abarca el sentido de la nocién de competencias pues es
un procedimiento tedrico-practico basado en el desarrollo del know how y
know that, y desarrolla tanto la parrhesia, en cuanto procedimiento/habilidad
y conocimiento tedrico-practico (Foucault, 2011b, p. 59), como la phrénesis,
en tanto procedimiento de deliberacidn analégico. De esta forma, se propor-
cionan los conocimientos y las capacidades técnicas o procedimentales que
requiere la educacién en competencias, pero va mas alla en tanto que no
se limita sélo a esta dimensién del ser humano, a la dimension del empleo
o laboral, sino que permite la formacion del ethos, en tanto singularidad en
su relacion con los otros.

Lo que aqui se propone como alternativa, es una educacion que desarrolle en
el individuo una cierta actitud, un determinado procedimiento reflexivo en el
cual se base su conducta, sus practicas cotidianas, una ascesis que ejercite
su curiosidad, su sospecha, su critica y su inteligencia, de tal forma que se
vuelva un habito cualidad.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 STl
10(19). 2023 O



Conclusioén

En consecuencia, en lo que se debe enfocar la comunidad filoséfica es en
la defensa de la ensefianza del filosofar, en la ensefianza de una ascesis
que ejercite su inteligencia primero y que se torne habito después, ya que a
través de ello podra genera un conocimiento de si que le permitira cuidar de
si mismo, ocuparse de si mismo y exhortar a los otros, mediante el escrutinio,
el examen y la prueba de lo que saben y no saben pues “esa vigilancia de
si que es también vigilancia de los otros, o la vigilancia de los otros que es
también vigilancia de si [da como resultado] un cambio en la conducta de los
individuos y un cambio, asimismo, en la configuracion general del mundo”
(Foucault, 2011, p. 324).

Es por ello que, seguir de forma irreflexiva y en rebafio la “defensa de la filo-
sofia” como la instauraciéon de una materia dividida en asignaturas en contra
de su implementacién como tematica transversal es, en realidad, “defender”
el modelo normalizador de las instituciones disciplinarias de la educacién de
la era industrial del capitalismo, por sobre el modelo del espacio abierto o de
la libre circulacién donde los controlatorios nunca se acaban. Sin embargo,
en ambos casos la filosofia pierde su esencia y su proposito: la formacion
del pensamiento filoséfico.

En ambos casos se pierde el objetivo del filosofar, pues ni las asignaturas ni
la transversalidad generan un individuo singular con la capacidad de ocuparse
ni de si mismo ni de su entorno, por lo que ninguna es una alternativa ya
que ambas impiden un cambio de conducta que impide la transformacion del
mundo pues esta alteracion surge de la relacién que se tiene de si consigo,
por lo cual, es un mundo otro el que debe surgir, por lo menos, como ideal
regulativo, como el objetivo de la practica (ascesis) del filosofar. Pero no se
trata de otro mundo como el platénico o el judeo-cristiano a donde llegaran
las almas luego de su liberacion del cuerpo, sino que “se trata de otro estado
del mundo, otra ‘catéstasis’ del mundo” (Foucault, 2011, p. 326).

Como se puede observar, se trata de transformar éste mundo a partir de un
modo otro de vida, el cual sélo sera posible si se genera una forma de sery
de hacer otra, la cual sélo puede surgir del conocimiento de uno mismo que
lleva al cuidado y gobierno de si, el cual requiere de una determinada practica
educativa, una ascesis que genere un tipo de educacion y ensefianza otra,
misma que aqui se propone a partir de la phronesis y la parrhesia.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

27



28

Referencias.

Beuchot, M. (2007) Phronesis, Analogia y Hermenéutica. México. FFyL-
UNAM.

Cerletti, A. (2008) La Ensefianza de la Filosofia como Problema Filosofico.
Buenos Aires. Libros del Zorzal.

Deleuze, G. (1999) Conversaciones 1972-1990. Espafia. Pre-Textos.

Foucault, Michel (2011) El coraje de la verdad. Argentina. Fondo de Cul-
tura Econdmica.

Foucault, M. (2011b) EI gobierno de si y de los otros. Argentina. Fondo
de Cultura Economica.

Gonzalez Férriz, R. (05 de abril del 2022) El Erizo y el Zorro: Ensefar
Filosofia a los adolescentes no tiene ninguna légica. El Confidencial. Recupe-
rado de https://www.elconfidencial.com/cultura/2022-04-05/filosofia-alumnos-
educacion_3403096/.

Herrmann, U. (2015) Educacién y formacion durante la llustracién alemana.
En Aguirre Lora, Maria, Introduccién a la pedagogia 1. Pedagogia-DSUAYED.
México. FfyL-UNAM.

Kant, I. (2008) Critica de la razén pura. México. Editorial Taurus.

Nicol, E. (1994) Del Oficio. En boletin de Filosofia y Letras nium. 1, UNAM,
México, septiembre-octubre, pp. 28-32.

Salinas Araya, A. (2015) La semantica biopolitica, Foucault y sus recep-
ciones. Chile. CENALTES.

Solana Olivares, F. (13 de mayo del 2022) Requiem por la filosofia. Milenio.
Recuperado de https://www.milenio.com/opinion/fernando-solana-olivares/
pequeno-formato/requiem-por-la-filosofia-y-ii.

Valle, A. (2017) Artificios de equidad e inclusién educativa en América
Latina. En Murga, M. Dogmas de la educacion. México. UPN.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 STl
10(19). 2023 O



https://www.elconfidencial.com/cultura/2022-04-05/filosofia-alumnos-educacion_3403096/
https://www.elconfidencial.com/cultura/2022-04-05/filosofia-alumnos-educacion_3403096/
https://www.milenio.com/opinion/fernando-solana-olivares/pequeno-formato/requiem-por-la-filosofia-y-ii
https://www.milenio.com/opinion/fernando-solana-olivares/pequeno-formato/requiem-por-la-filosofia-y-ii

Vargas, A. (1986) Las refutaciones socraticas. En Flores, Raul Ed. Argu-
mentacion y Filosofia. Cuadernos universitarios 25. México. UAM-I.

Zangaro, M. (2013) Capitalismo industrial y capitalismo cognitivo: gestion
del saber y estrategias de control. En Cuadernos de pensamiento biopoliti-
co latinoamericano/1. Ruvituso, Mercedes Comp. Buenos Aires, Argentina.
UNIPE.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

29



