
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 

 

Título del artículo / Título do artigo: Repensando la 
hospitalidad educativa en la crisis climática 

Autor(es): Claudia Ruitenberg 

Año de publicación / Ano de publicação: 2023 

DOI: 10.63314/CEFJ9099 

 

Citación / Citação 

Ruitenberg, C. (2023). Repensando la hospitalidad educativa en la 
crisis climática. Ixtli: Revista Latinoamericana de Filosofía de la 
Educación, 10(20), 163-181. https://doi.org/10.63314/CEFJ9099  

 

https://doi.org/10.63314/CEFJ9099


163

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Repensando la hospitalidad educativa  
en la crisis climática

Claudia Ruitenberg 
claudia.ruitenberg@ubc.ca  

https://orcid.org/0000-0002-0963-6246

Claudia Ruitenberg es profesora en University of British Columbia (Departamento de 
Estudios Educativos). Será Presidenta de la Sociedad de Filosofía de la Educación 
(2024/25) y fue Presidenta de la Sociedad Canadiense de Filosofía de la Educación. 
Es autora de (i.a.) Unlocking the World: Education in an Ethic of Hospitality (Rout-
ledge, 2016). Sus intereses de investigación incluyen la educación política y la ética

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 10 - Número 20 - 2023

pp. 163-181

Este artículo vuelve sobre la ética 
de la hospitalidad de Derrida como 
ética rectora de la educación. Si 
bien algunas de las cuestiones 
morales y políticas más urgentes 
de nuestro tiempo tienen que ver 
con la crisis climática y otras crisis 
ecológicas, las discusiones sobre 
la hospitalidad se han centrado 
en gran medida en tomar la edu-
cación como una bienvenida a los 
mundos humanos. Este artículo 
reformula la hospitalidad educa-
tiva como una forma de decencia 
común y utiliza el ejemplo de la 
práctica de la “contención familiar” 
para caracterizar la decencia co-
mún. Además, discute la categoría 
de decencia común en la teoría 
moral y también los desafíos 
de determinar las obligaciones 
morales hacia otros futuros. Por 
último, sostiene que la hospitali-
dad educativa debe vivirse en el 

Resumen - Resumo - Abstract

Este artigo aborda a ética da hos-
pitalidade de Derrida como uma 
ética orientadora da educação. 
Embora algumas das nossas 
questões morais e políticas mais 
urgentes em nosso tempo tenham 
a ver com a crise climática e outras 
crises ecológicas, as discussões 
sobre a hospitalidade centram-se, 
em grande parte, em ver a edu-
cação como uma espécie de boas-
vindas aos mundos humanos. Este 
artigo reformula a hospitalidade 
educacional como uma forma 
de decência comum e utiliza um 
exemplo da prática de “contenção 
familiar” para caracterizar a decên-
cia comum. Além disso, discute 
a categoria de decência comum 
na teoria moral e os desafios de 
determinar as obrigações morais 
para outros futuros. Finalmente, 
sustenta-se que a hospitalidade 
educativa deve ser vivida no espí-

The article revisits Derrida’s ethic 
of hospitality as a guiding ethic 
for education. While some of the 
most urgent moral and political 
issues of our time concern the 
climate crisis and other ecological 
crises, discussions of hospitality 
have largely remained focused 
on education as a welcome into 
human worlds. The article recasts 
educational hospitality as a form 
of common decency, and uses 
the example of the practice of 
“family hold back” to characterize 
common decency. It discusses 
the category of common decency 
in moral theory and as well as the 
challenges of determining moral 
obligations to future others. It 
argues that educational hospitality 
has to be lived in the spirit of the 
common decency of sharing the 
planetary home not only with those 
who are children today but also 

https://orcid.org/0000-0002-6520-2653


164

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
10(20). 2023

Para citar este artículo:
Ruitenberg, C. (2023). Repensando la hospitalidad educativa en la crisis climática. 
Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación. 10(20). 163-181.

Palabras clave: ética de la hospitalidad, decencia común, justicia intergeneracional, crisis climática 
Palavras-chave: ética da hospitalidade, decência comum, justiça intergeneracional, crise climática
Keywords: ethic of hospitality; common decency; intergenerational justice; climate crisis. 

La traducción del presente texto al castellano ha sido realizado por Andrés Mejía.  

Una versión posterior en inglés de este artículo aparecerá en Educating the Next Generation: 
Reflections on Crises, Migration, and Education (Springer), editado por Wills Kalisha y Tomasz 
Szkudlarek.

espíritu de la decencia común de 
compartir el hogar planetario no 
solo con quienes hoy son niños 
sino también con quienes están 
por llegar.

rito da decência comum de partilhar 
a casa planetária não apenas com 
aqueles que são as crianças de 
hoje, mas também com aqueles 
que ainda estão por chegar.

with those yet to arrive.



165

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Repensando la hospitalidad educativa  
en la crisis climática

Introducción: una ética de la hospitalidad y sus carencias

Voy a volver sobre un marco ético para la educación sobre el que comencé a 
escribir hace más de veinte años: la hospitalidad. Al escribir sobre la hospita-
lidad, me he inspirado especialmente en la obra del filósofo francés Jacques 
Derrida y, en cierta medida, en la filósofa alemana Hannah Arendt, a cuya 
obra volveré al final del artículo. Derrida (1997/2001) describe una ética de 
la hospitalidad de la manera más sucinta, así: “El otro puede venir, o puede 
no hacerlo. No quiero programarlo, sino dejarle un lugar para que venga si 
viene. Es la ética de la hospitalidad” (p. 83).

La hospitalidad sigue siendo para mí una ética poderosa para guiar la edu-
cación, y en el contexto de la educación pienso en la hospitalidad como las 
prácticas, acciones y gestos que permiten a una persona entrar en un espacio 
que antes estaba cerrado para ella, encontrar un lugar donde anteriormente 
no tenía ninguno o donde no había visto ninguno para sí misma. En un trabajo 
anterior (Ruitenberg, 2016), describí esta ética como una que “abre” mundos 
para los niños y otros recién llegados. He descrito esta ética, a partir de la 
obra de Derrida, a través de tres aporías o exigencias éticas imposibles:

•	 la hospitalidad exige que nos dirijamos a un huésped en particular y, 
sin embargo, nos impide exigir que el huésped se dé a conocer;
•	 la hospitalidad requiere algún tipo de hogar en el que se pueda recibir 
a un otro, pero invitar a un otro siempre pone en riesgo el hogar;
•	 la hospitalidad se ofrece en reconocimiento del hecho de que el 
anfitrión ha sido recibido, pero sin ninguna expectativa de reciprocidad. 
(pp. 22-28)

Otros estudiosos de la educación también han adoptado la ética de la hospi-
talidad de Derrida para elaborar la hospitalidad en una variedad de prácticas 
y contextos educativos (p. ej., Zembylas, 2020; Fulford, 2021). Todas estas 
discusiones sobre la hospitalidad, incluida la mía, se han centrado en la 
educación como una bienvenida a los mundos humanos, mundos de logros 
humanos marcados por problemas sociales y políticos. Sin embargo, tres 



166

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
10(20). 2023

décadas de informes de evaluación cada vez más alarmantes del Panel 
Intergubernamental sobre Cambio Climático (IPCC) han dejado muy claro 
que los mundos ecológicos en los que se recibe a los recién llegados están 
profundamente marcados por el cambio climático, la pérdida de biodiversidad 
y otras formas de degradación ambiental.

En Unlocking the World (2016), escribí:

Si el mundo que un educador abre para un estudiante es un mundo in-
hóspito para ese estudiante, “desbloquear” no es suficiente. El educador, 
especialmente pero no solamente, si es un adulto en relación con un 
niño, también tiene la responsabilidad de ayudar al estudiante a imaginar 
cómo ese mundo actualmente inhóspito puede convertirse en un lugar 
más hospitalario. No hacerlo sería como si un anfitrión abriera la puerta 
de una habitación llena de arañas venenosas y le dijera al invitado: “Ahí 
estás, siéntete como en casa”. (p. 139)

En ese momento, estaba pensando en un mundo que era inhóspito para un 
estudiante debido al racismo, el sexismo, la homofobia y otras formas de 
injusticia social. Sin embargo, lo que escribí entonces obviamente no va lo 
suficientemente lejos, considerando la injusticia ecológica que exacerba las 
injusticias sociales que hacen que el mundo sea inhóspito. No basta con que el 
educador “ayude al alumno a imaginar” cómo puede volverse más hospitalario 
un mundo cada vez más inhóspito ecológicamente. A la luz de investigaciones 
que sugieren que la gran mayoría de los daños del cambio climático se produ-
jeron en un período de tiempo muy corto, es decir, de aproximadamente una 
generación, es inconcebible que los adultos actuales digamos a los jóvenes: 
permítannos educarlos para que sean mejores solucionadores de problemas 
y habitantes responsables del ecosistema; permítanos ayudarlos a imaginar 
cómo el mundo puede volverse ecológicamente más hospitalario nuevamente. 
Los jóvenes deberían responder (y están respondiendo) a ese mensaje con 
ira e indignación ante la negación de responsabilidad de los adultos. En otras 
palabras, los adultos somos responsables de mostrar a los jóvenes lo que 
nosotros mismos, individual y colectivamente, estamos haciendo para ayudar 
a que el mundo que estamos abriendo sea menos inhóspito ecológicamente 
de lo que se está volviendo actualmente.

La segunda deficiencia de la forma en que he escrito anteriormente sobre la 
hospitalidad educativa es que presenta esta ética como “excesiva”. Permí-
tanme citar el pasaje que escribí ya hace casi diez años:



167

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Una ética de la hospitalidad opera en lo que Paul Standish ha caracteri-
zado como una “economía de exceso”, que es distinta de una “economía 
de satisfacción”. Una economía de satisfacción es una economía cerrada 
en la que las partes pueden llegar a un punto en el que se han cumplido 
las obligaciones mutuas, como en un contrato, o se ha establecido una 
relación de cuidado recíproco. En cambio, la “economía de exceso… 
se caracteriza por una obligación o responsabilidad que se profundiza 
cuanto más respondemos a ella”. Informada por una ética imposible de 
la hospitalidad, la relación entre anfitrión y huésped no es una “relación 
satisfactoria” sino una “relación excesiva”. (Ruitenberg, 2016, pág. 41)

Filosóficamente, el concepto de exceso tiene sentido y está alineado con el 
trabajo de Derrida y Levinas, en el que las demandas éticas son asimétricas 
(en el sentido de que exigen más de uno mismo que del otro), irracionales 
(en el sentido de que exigen más de lo que exigiría un sentido razonable de 
equidad entre uno mismo y el otro) e imposible (en el sentido de que la Ley 
de la hospitalidad absoluta, que va más allá de las leyes de la hospitalidad, 
nunca puede cumplirse). Sin embargo, pragmáticamente, considerar la hos-
pitalidad como excesiva también sugiere que los actos de hospitalidad son, 
para usar un término de un tipo diferente de discurso filosófico, moralmente 
supererogatorios, es decir, que son heroicos o al menos moralmente dignos 
de elogio. Esto, irónicamente, hace que la ética de la hospitalidad sea una 
ética poco atractiva, que enfatiza tanto lo inalcanzable del ideal como el 
excepcional sacrificio del maestro o de cualquier otra figura educativa que 
busque llevarlo a cabo.

En este artículo, quiero reformular la hospitalidad educativa de una manera 
que, creo, pueda ser significativa para el contexto actual de la crisis climática. 
La hospitalidad educativa, como lo voy a sugerir, es una forma de decencia 
común. Parte del ímpetu del documento es la idea de que mitigar la crisis cli-
mática va a requerir un gran sacrificio de aquellos en el norte global. Mientras 
que algunas regiones del mundo están experimentando grandes pérdidas de 
tierras y hogares debido al cambio climático, en el próspero norte global el 
discurso del sacrificio me parece a menudo como fuera de lugar además de 
que enmascara una sensación de que están en su derecho.

En la siguiente parte del artículo, esbozaré una escena de hospitalidad que 
encarna este espíritu de decencia común. Luego, explicaré el lugar de la de-
cencia común en la teoría moral. Finalmente, argumentaré que la hospitalidad 
educativa debe vivirse en este espíritu de decencia común de compartir el 



168

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
10(20). 2023

hogar planetario no solo con quienes son niños hoy, sino también con quienes 
están por llegar.

“FHB”

En los países de habla inglesa en las décadas de 1960 y 1970, algunas 
familias tenían una tradición conocida como “FHB”. Si se había cocinado su-
ficiente comida para una cena familiar, pero aparecían invitados inesperados, 
los padres susurraban discretamente “FHB” a los niños. Los niños sabían 
que “FHB” era la abreviatura de “Family Hold Back” [“Familia, conténganse”], 
lo que significaba que los invitados debían servirse ellos mismos primero y 
debían tener toda la comida que quisieran. La familia debe tomar menos 
de lo normal para asegurarse de que a los invitados no les falte nada (ver 
también Seymour, 2011).

Esta tradición parece remontarse a una historia impresa en 1898 en el Bos-
ton Traveler y reimpresa ampliamente en otros periódicos estadounidenses 
ese año:

La señal secreta de las anfitrionas. 

Avise a la familia si no hay suficiente para todos. 

Las amas de casa nerviosas cuyos maridos con frecuencia traen compa-
ñía a casa para la cena sin previo aviso, a menudo se preocupan en lo 
más profundo de su corazón por atender a los invitados inesperados. Una 
matrona que vive en una de las residencias suburbanas más bonitas del 
oeste de Filadelfia, cuyo esposo persiste en traer invitados a casa en los 
momentos más inoportunos, ha encontrado un feliz recurso para hacer 
frente a posibles emergencias. Al pasar cualquier plato en la mesa del cual 
puede haber una cantidad limitada, la anfitriona se asegura de mencionar 
las letras enigmáticas, FHB de tal manera que no llame la atención de 
los invitados alrededor de la mesa. Inmediatamente los miembros de la 
familia se dan cuenta de las circunstancias y discretamente comen muy 
poco, si es que lo hacen, de las viandas en cuestión . El secreto de las 
tres letras se resolvió hace unos días, y la anfitriona después confesó 
entre risas su pequeño plan. “FHB” en este caso significa “family hold 
back” [“familia, conténganse”].



169

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

En la versión original, FHB parecía tener la intención de ocultar la vergüenza 
potencial que le causaba al esposo quien, al no avisar a su esposa con sufi-
ciente anticipación que los invitados se unirían a la cena, corría el riesgo de 
parecer incapaz de ofrecer una comida lo suficientemente generosa. Como se 
afirma que la esposa en cuestión vivía en “una de las residencias suburbanas 
más bonitas del oeste de Filadelfia”, el problema evidentemente no era de 
pobreza y escasez, sino de falta de planificación.

Esto es diferente en el relato de la práctica del teórico político neozelandés 
David Bromell:

Me crie en una familia con cuatro hijos. Teníamos suficiente, pero a veces 
parecía que era apenas suficiente, así que de niños éramos muy cons-
cientes del principio de justicia. … En ocasiones, el principio de justicia 
chocaba con los principios de hospitalidad y reciprocidad. Los domingos, 
mi madre a menudo planeaba suficiente comida para invitar a los invitados 
a casa a cenar después de la iglesia. Cuando la hospitalidad amenazaba 
con sobrepasar la suficiencia, la regla que se aplicaba era FHB (Family 
Hold Back). A veces percibíamos que la misma regla funcionaba en otras 
familias cuando disfrutábamos de hospitalidad recíproca. (pp. 123-124)

Lo que debería quedar claro a partir de los ejemplos anteriores es que “Family 
Hold Back” indicaba a los miembros de la familia que deberían actuar con 
contención en beneficio del invitado. Para evitar que el invitado se sintiera 
incómodo con esto, se comunicaba en forma abreviada, a veces susurrada, 
“¡FHB!” si acaso era necesario decirlo explícitamente.

En este artículo, uso “FHB” como una forma de pensar sobre la contención 
que se necesita hoy en día en los lugares relativamente prósperos del mun-
do, para poder ofrecer hospitalidad a las próximas generaciones. El contexto 
es la lamentablemente conocida situación de crisis climática y degradación 
ecológica en la que nos encontramos hoy. Los límites impuestos por este 
contexto y, por lo tanto, la necesidad de contención por parte de muchos de 
nosotros se expresan, por ejemplo, en el marco de los “límites planetarios” 
propuesto por Johan Rockström y su equipo en el Centro de Resiliencia de 
Estocolmo, o el marco de la “economía de la rosquilla” [dona, dónut] de Kate 
Raworth. El marco de los límites planetarios hace una estimación, para nueve 
procesos clave que incluyen el cambio climático, la pérdida de biodiversidad 
y el uso de agua dulce, de cuál sería “un espacio operativo seguro para la 
humanidad con respecto al funcionamiento del sistema terrestre” (Rockström 



170

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
10(20). 2023

et al., 2009). Se necesita contención para evitar que la humanidad se acerque 
demasiado a los límites de estos espacios operativos seguros o, en algunos 
casos, para regresar de los umbrales que ya cruzamos. Raworth (2017) parte 
de la idea de los límites planetarios (el exterior de la rosquilla), pero agrega 
una capa de límites sociales (el interior de la rosquilla):

El límite interior es una base social, debajo de la cual se encuentran las 
deficiencias en el bienestar, como el hambre, la mala salud, el analfabe-
tismo y la pobreza energética. … El límite exterior de la rosquilla es un 
techo ecológico, más allá del cual se encuentra un exceso de presión 
sobre los sistemas que sustentan la vida en la Tierra, como el cambio 
climático, la acidificación de los océanos y la pérdida de biodiversidad. 
(p. 48)

Se necesita restricción tanto para evitar que la humanidad opere por encima 
del techo ecológico como para evitar que la gente caiga en el agujero de la 
rosquilla, incapaz de satisfacer sus necesidades mínimas.

“FHB” significa aceptar límites en lugar de esperar que haya recursos infi-
nitos; significa también no considerarse con derecho a lo que uno quiera. 
Cuando un niño miraba a uno de sus padres para tantear si podía servirse 
más, el opuesto tranquilizador de “FHB” era “MIK”, More In Kitchen [Más 
en la cocina]. Hoy en día, el “más” que queremos a menudo no está en la 
cocina, sino al otro lado del límite planetario o fuera del borde de la rosquilla. 
En otras palabras, el “más” proviene de las cocinas de otros lejanos y de las 
generaciones futuras. La historia de “Family Hold Back” puede parecer trivial, 
pero me atrae precisamente porque no es glamorosa ni espectacular: es un 
ejemplo de hospitalidad como decencia común.

Decencia común

La filósofa feminista estadounidense Cheshire Calhoun (2003) analiza la 
categoría moral de la decencia común como ubicada entre lo obligatorio y 
lo supererogatorio. Una persona que no realiza un acto moral que es obli-
gatorio, como cumplir una promesa, puede ser culpada por haber agraviado 
a otra persona. Una persona que no comete un acto supererogatorio, como 
donar un riñón a un extraño que necesita un trasplante de riñón, no puede 



171

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

ser culpada de ninguna manera. Los actos de decencia común se encuentran 
entre estos dos:

las personas que no logran hacer lo que es una cuestión de decencia 
común son criticables. No son criticables por hacer daño a otros. Pero 
el hecho de que fallen en dar los obsequios morales que se esperan los 
expone a la acusación de ser mezquinos, innobles, despreciables, de-
cepcionantes, irritantes y una pobre excusa para un agente moral. (p. 27)

Cuáles actos se consideren obligatorios, supererogatorios o de decencia 
común es algo específico de la cultura y puede cambiar con el tiempo. Cal-
houn explica que las convenciones sociales “convierten” algunos actos del 
dominio de lo supererogatorio al dominio de la decencia común y “determinan 
qué obsequios morales se espera que elijan los participantes en una práctica 
social particular de la moralidad” (p. 28). Esta determinación se realiza en 
función de las convenciones de entrega de obsequios que, en un contexto 
social dado, se consideran “motivacionalmente no costosas pero sí deseables 
de un modo obvio y sin ambigüedad” (p. 30).

La tradición de FHB que mencioné anteriormente es un ejemplo de lo que, 
en las familias que tenían esta tradición, era un acto de decencia común. Era 
algo que se hacía porque sería de mala educación actuar de otra manera; los 
niños no deben esperar elogios por “contenerse”, pero pueden contar con una 
reprimenda si no se contienen y, por lo tanto, no actúan con decencia común.

Más recientemente, el filósofo estadounidense Todd May (2019) también ha 
retomado el concepto de decencia, incluso en relación con la cuestión del 
cambio climático y la justicia intergeneracional. Su enfoque pretende ser via-
ble a nivel cotidiano, reconociendo que la mayoría de las personas no logran 
cumplir con las reglas estrictas de ninguna de las teorías morales estableci-
das, ya sean consecuencialistas, no consecuencialistas o éticas de la virtud: 
“Se parte de la premisa de que a la mayoría de nosotros nos gustaría ser 
morales pero que no seremos o no podemos ser altruistas morales” (p. 28). El 
ejemplo de FHB tiene un atractivo similar: el padre que susurra FHB no está 
pidiendo a los niños que pasen hambre, sino que ejerzan cierta contención 
razonable para permitir que el invitado tenga una comida. La decencia, para 
May, se trata simplemente de tener en cuenta a los demás: “la acción moral 
decente reconoce que hay otros en el mundo que tienen vidas para vivir” (p. 
29). Es un listón moral más bajo, en comparación con las demandas de la 
deontología kantiana, el utilitarismo o la ética de la virtud pero, a la luz de la 



172

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
10(20). 2023

abrumadora evidencia de que muchos de nosotros no estamos alcanzando 
ni siquiera este listón más bajo, May argumenta que no es un mal listón por 
el cual luchar.

Decencia común con otros futuros

La pregunta con la que los jóvenes se enfrentan a los adultos es cómo 
garantizaremos un futuro digno para ellos y las generaciones venideras. Si 
bien Derrida no discutió la hospitalidad con respecto a la crisis climática, la 
centralidad de un porvenir incognoscible en su concepción de la hospitali-
dad está notablemente alineada con las preocupaciones actuales. Derrida 
hizo una distinción entre el futuro cognoscible que es una extrapolación del 
presente y el porvenir que es incognoscible y constituye una ruptura con el 
presente. Él escribe: “En francés, prefiero decir del por-venir y no del futuro, 
para señalar la llegada de un acontecimiento en lugar de algún presente 
futuro” (Derrida, 1995, p. 68). Él hacía hincapié en la exigencia imposible 
de ofrecer hospitalidad a un otro desconocido que puede llegar en un por 
venir que no podemos prever. “Lo que llamamos hospitalidad mantiene una 
relación esencial con la apertura de lo que está llamado a venir [à venir]” 
(Derrida, 2000, p. 11). No podemos calcular nuestras obligaciones hacia los 
demás en un futuro por venir, pero podemos afirmarlas como obligaciones, 
no como formas de caridad o actos moralmente supererogatorios. Si bien 
el enfoque de la ética de Derrida desafía el cálculo moral, un giro hacia las 
teorías morales que intentan calcular lo que debemos a otros lejanos y por 
venir es instructivo, no por el resultado de esos cálculos, sino por los argu-
mentos utilizados en el proceso.

La idea de que la proximidad y la distancia deberían ser irrelevantes en la toma 
de decisiones morales es uno de los argumentos más conocidos del ensayo 
del filósofo utilitarista Peter Singer (1972), “Famine, Affluence, and Morality”. 
Singer escribió este ensayo en parte como respuesta a la hambruna de 1971 
en Bangladesh, argumentando que “la forma en que reaccionan las personas 
en países relativamente prósperos”, o, más concretamente, no reaccionan, 
“ante una situación como la de Bengala no se puede justificar” (p. 230). Una 
de las afirmaciones centrales de Singer es que, “si está en nuestro poder evitar 
que suceda algo malo, sin sacrificar nada de importancia moral comparable, 
debemos, moralmente, hacerlo” (p. 231). Singer luego matiza su argumento, 
pensando en grandes desastres como el que se desarrolla en Bangladesh. 
Cambia el interés para hablar de evitar que sucedan cosas no solamente 



173

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

“malas” sino “muy malas”, y baja el estándar de sacrificio de “cualquier cosa 
de importancia moral comparable” a “cualquier cosa moralmente significativa”: 
“si está en nuestro poder evitar que suceda algo muy malo, sin sacrificar por 
ello nada moralmente significativo, debemos, moralmente, hacerlo” (p. 231).

Si bien Singer no usa el lenguaje de la “decencia común”, lo que su argu-
mento tiene en común con el de Calhoun es que cuestiona los límites entre 
lo obligatorio y lo supererogatorio o, en palabras de Singer, la “distinción 
entre el deber y la caridad” (p. 235). Calhoun ubica la categoría moral de la 
decencia común entre lo obligatorio y lo supererogatorio, mientras que Sin-
ger argumenta que ciertos actos que comúnmente se consideran caridad no 
merecen ese estatus y simplemente deben considerarse deberes:

no puede apoyarse la forma actual de establecer la distinción, que hace 
que dar dinero para salvar a otra persona del hambre sea un acto de 
caridad para un hombre que vive en el nivel de opulencia que disfruta la 
mayoría de las personas en las “naciones desarrolladas”. (p. 235)

Me parece que el acto de dar que describe Singer, un acto que puede evitar 
que suceda algo muy malo y viene sin el costo de “sacrificar algo moralmen-
te significativo”, también podría considerarse productivamente como una 
decencia común. Singer claramente no está pidiendo a la gente aquí que se 
rinda o renuncie a algo importante, como en mi ejemplo supererogatorio de la 
donación de riñón. Más bien, está hablando de personas que se complacen 
con compras y experiencias a las que podrían renunciar fácilmente sin incurrir 
en un sufrimiento significativo.

La pregunta es si se les debe otorgar el mismo estatus moral a otros con-
temporáneos que están lejos físicamente y a otros futuros, que están a una 
distancia temporal. Después de todo, Singer abogaba por dar (y por lo tanto 
renunciar al consumo egoísta) para evitar que otros contemporáneos mueran 
de hambre, pero la pregunta que impulsa mi investigación es por la justicia 
climática intergeneracional. Derek Parfit (1984) ha argumentado que debe-
ríamos considerar a aquellos que están lejanos en el tiempo, en el siguiente 
ejemplo frecuentemente citado:

Supongamos que dejo unos vidrios rotos en la maleza de un bosque. 
Cien años después, este vaso hiere a un niño. Mi acto daña a este niño. 
Si hubiera enterrado el vaso de forma segura, este niño habría caminado 
ileso por el bosque... La lejanía en el tiempo no tiene, en sí misma, más 



174

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
10(20). 2023

importancia que la lejanía en el espacio. Supongamos que disparo una 
flecha a un bosque distante, donde hiere a alguien. Si hubiera sabido que 
podría haber alguien en este bosque, soy culpable de negligencia grave. 
Debido a que esta persona está lejos, no puedo identificar a la persona 
a quien daño. Pero esto no es excusa. Tampoco es excusa que esta 
persona esté lejos. Deberíamos hacer las mismas afirmaciones sobre 
los efectos en las personas que están lejanas en el tiempo. (pp. 356-357)

May incluye explícitamente a quienes se encuentran a una distancia espacial 
y temporal de nosotros en el círculo moral de la decencia común:

Si bien los beneficiarios del cambio climático son la generación actual, 
quienes pagarán el precio son las generaciones futuras o las que comien-
zan ahora, por lo que muchos de ellos aún no han nacido. La mayoría 
de los que tendrán que soportar los efectos del cambio climático son 
anónimos. … Si buscamos la decencia, debemos ser sensibles a los 
efectos del cambio climático, imaginando cómo podría afectar a otras 
personas, incluso si esas personas aún no existen. (pp. 94-95)

Los economistas están tratando de calcular, con respecto al cambio climático, 
qué obligaciones morales tenemos con otros distantes en el tiempo y cómo 
pueden diferir de las obligaciones con otros contemporáneos pero físicamente 
distantes. A menudo emplean lo que se conoce como una tasa de “descuento 
social” para justificar por qué tenemos una responsabilidad moral reducida 
hacia los demás en el futuro. A nivel de políticas, que involucran decisiones 
macroeconómicas y principios de justicia distributiva con respecto a los costos 
y beneficios de la mitigación del cambio climático, esto puede ser compren-
sible. Simon Caney (2014), un teórico político británico que ha argumentado 
durante años que debemos tomar más en serio las responsabilidades con las 
generaciones futuras, reconoce, por ejemplo, que “el hecho (si es que es un 
hecho) de que las personas del futuro serán más ricas que sus predecesores 
pueden justificar que los miembros de una generación transfieran algunos 
de los costos de mitigación a los miembros de las generaciones futuras” (p. 
338). Sin embargo, está claro que la acción de mitigación no puede esperar, 
y que cualquier demora en la acción, sea justificada o no por la incertidumbre 
matemática sobre el costo compartido con las generaciones futuras, pone en 
peligro la propia habitabilidad de esas generaciones futuras.

Mi preocupación, entonces, no es por los cálculos de exactamente cuánto se 
les debe a otros lejanos en el tiempo. La ventaja de la formulación de Singer 



175

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

es que se enfoca solo en los casos en los que es obvio que el beneficio para 
el otro distante supera con creces el costo para el yo actual. Al considerar 
como decencia común la hospitalidad hacia otros que pueden llegar en un 
futuro por venir, el foco no está en calcular exactamente lo que les debemos 
a los demás, sino más bien en asegurar que los futuros otros sean tomados 
en cuenta. Si volvemos a mi ejemplo de la práctica de Family Hold Back, 
podemos decir que es más fácil ignorar la demanda de decencia común 
si uno no comparte físicamente una mesa con el invitado, si es un invitado 
hipotético que un día puede aparecer en la mesa. No necesitamos poder 
calcular exactamente cuánta contención se puede exigir razonablemente a 
aquellos en el norte global rico para saber que una contención considerable 
sin un costo moral significativo en el presente es necesaria y posible.

El énfasis de una ética de la hospitalidad está en mantener abiertas las 
posibilidades, ya sea en la hospitalidad conceptual que Derrida llama “de-
construcción” o en la hospitalidad hacia los demás de carne y hueso en las 
leyes migratorias. Los cambios ecológicos que están ocurriendo hoy en día, 
incluida la extinción masiva y el cambio climático acelerado con ciclos de 
retroalimentación positiva que se refuerzan entre sí, hacen precisamente 
lo contrario: cierran las posibilidades futuras, incluida la posibilidad de la 
hospitalidad misma.

Hospitalidad educativa

Probablemente habrán notado que, hasta ahora, mi trabajo ha dicho poco 
sobre educación. He hecho referencias a la relación entre niños y adultos y al 
desafío de la justicia intergeneracional. Pero, ¿cuál es el aspecto educativo de 
esta hospitalidad como decencia común hacia otros futuros que he discutido?

Cuando escribí sobre la hospitalidad como guía ética para la educación en el 
pasado, hice una clara distinción entre la educación moral y una realización 
de la ética de la hospitalidad:

La hospitalidad no es un objetivo educativo que los alumnos deban 
cumplir, ni un ideal o principio a enseñar, ni una forma de educación 
moral. Más bien, es una ética que debe ser realizada por el yo que se 
encuentra en la posición de educador. Dicho de otra manera, una ética 
de la hospitalidad se trata de educar hospitalariamente. [Esto] no se pue-
de enseñar a través de la instrucción directa; sólo puede ser realizado. 



176

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
10(20). 2023

Si bien algunos podrían considerar esa realización como una forma de 
modelación con la esperanza expresa de que los estudiantes comiencen 
a realizar actos de hospitalidad, desconfío de tal esperanza. Una ética 
de la hospitalidad es una expresión de la responsabilidad del educador 
y no un proyecto para moldear a los estudiantes como tipos particulares 
de sujetos morales. (Ruitenberg, 2016, p. 138)

Hoy no puedo darme el lujo de desconfiar de la esperanza de que los estu-
diantes también adopten una ética de la hospitalidad, que se conviertan en 
sujetos morales que, ellos mismos, representen la hospitalidad como decencia 
común para los demás en el futuro, simplemente porque todos los que viven 
hoy tendrán que estar involucrados en la mitigación del cambio climático si 
ha de haber alguna esperanza de un mundo habitable para las generaciones 
futuras. En este sentido, Lana Parker (2021), basándose en la ética de la 
hospitalidad de Derrida, analiza “cómo una educación para la responsabilidad 
puede hacer que los estudiantes sean conscientes de… sus obligaciones 
de acoger”. No obstante, quiero reiterar mi énfasis en las realizaciones de 
hospitalidad por parte de maestros y otros adultos, quizás incluso con más 
fuerza en el contexto actual de la crisis climática. Si los estudiantes no nos 
ven a los adultos en sus vidas (maestros, padres, líderes políticos) asumien-
do la responsabilidad de la mitigación del cambio climático, si no nos ven 
actuando la decencia común que hace alguna contribución para asegurar un 
futuro habitable para las generaciones venideras, no tenemos credibilidad, y 
por lo tanto tampoco autoridad.

Al usar el concepto de autoridad, vuelvo al trabajo de Arendt, que mencioné 
solo de pasada al comienzo del artículo. Mi pensamiento sobre una ética de 
la hospitalidad como ética rectora de la educación se inspira también en el 
trabajo de Arendt (1958/1968) sobre la natalidad y la renovación. Ella escribe:

La educación es el punto en el que decidimos si amamos al mundo lo 
suficiente como para asumir la responsabilidad por él y, al mismo tiempo, 
salvarlo de esa ruina que, de no ser por la renovación, de no ser por 
la llegada de los nuevos y jóvenes, sería inevitable. Y también es en la 
educación donde decidimos si amamos a nuestros hijos lo suficiente 
como para no expulsarlos de nuestro mundo y dejarlos a su suerte, ni 
quitarles de las manos la oportunidad de emprender algo nuevo, algo no 
previsto por nosotros, sino para prepararlos de antemano para la tarea 
de renovar un mundo común. (p. 196)



177

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Los dos elementos que quiero destacar son la necesidad de que los adultos 
“asuman la responsabilidad” del mundo, y el riesgo de “expulsar” a los niños 
del mundo de los adultos. Permítanme comenzar con este último. Arendt 
fue muy crítica con la educación centrada en el niño que observó en los 
Estados Unidos en la década de 1950. Esto, argumentó Arendt, envuelve a 
los niños en un mundo de niños y los destierra efectivamente del mundo de 
los adultos al que deberían ser introducidos. Hoy me preocupa que los niños 
sean expulsados del mundo de los adultos cuando esos adultos renuncian al 
presente e invierten toda su esperanza en el futuro. Estoy totalmente a favor 
de empoderar y apoyar a los jóvenes para que sean líderes y creadores de 
cambios, pero no si eso significa alejarse y negar la responsabilidad de los 
desafíos del presente.

Esto me lleva al énfasis de Arendt en que los adultos “asuman responsabilidad” 
por el mundo. Con esto ella quiere decir que los adultos deben, ellos mismos, 
hacer el esfuerzo de comprender su mundo tal como es y representárselo a 
la nueva generación. Los adultos deben mirar su mundo directamente a los 
ojos, por así decirlo, incluidas todas las partes que preferirían no recordar y 
por las que se avergüenzan, y revelar este mundo a los jóvenes. Las pala-
bras de Arendt de 1958 son asombrosamente relevantes en las condiciones 
ecológicas actuales:

… El hombre moderno no podría encontrar una expresión más clara 
para su descontento con el mundo, para su disgusto con las cosas tal 
como son, que en su negativa a asumir, con respecto a sus hijos, la 
responsabilidad de todo esto. Es como si los padres dijeran diariamente: 
“En este mundo, nosotros incluso no nos sentimos muy cómodos; cómo 
moverse, qué saber, qué habilidades dominar, también son misterios para 
nosotros. Ustedes deben tratar de discernirlo lo mejor que puedan; en 
cualquier caso, no tienen derecho a pedirnos cuentas. Somos inocentes, 
nos lavamos las manos con ustedes”. (p. 191)

Ella describe este fenómeno en relación con la “pérdida de autoridad”, inclu-
so en la relación entre adultos y niños en el corazón de la educación. Para 
Arendt (1961/1968), “la autoridad siempre exige obediencia” (p. 92) pero de 
un tipo que preserva la libertad de las personas (p. 106) y que no requiere ni 
“coerción por la fuerza” ni “persuasión a través del argumento” (p. 93). Hoy 
en día, yo tal vez no usaría el término “obediencia”, pero sigue siendo cierto 
que un niño respetará, creerá y seguirá el ejemplo de un adulto con autoridad 
no a través de la coerción o la persuasión, sino porque ese adulto demuestra 



178

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
10(20). 2023

conocimiento de un mundo por el cual asume responsabilidad. Esto requiere 
del adulto sinceridad y disposición para examinar y cambiar su propio papel 
en el mundo del presente. Este mundo está dominado por la crisis climática, y 
hablar de hospitalidad educativa no significa nada si los adultos no la realizan. 
Nuestras palabras sobre la crisis climática suenan huecas si los estudiantes 
no nos ven viviendo esta ética, practicando la decencia común de contención 
que puede darles alguna oportunidad de un futuro habitable.

Reflexión final: más allá de dar la bienvenida a los otros humanos

Quiero terminar expresando la necesidad de impulsar la hospitalidad edu-
cativa un paso más allá (aunque va más allá del alcance de este documento 
abordar esto). Comencé el artículo diciendo que, en el contexto de la edu-
cación, pienso en la hospitalidad como las prácticas, acciones y gestos que 
permiten a una persona entrar en un espacio que antes le estaba cerrado, 
para encontrar un lugar donde antes no lo tenía o no había visto ninguno por 
sí misma. Asumí allí que la categoría de “persona” se refería únicamente a 
personas humanas. Sin embargo, la discusión académica poshumanista nos 
impulsa a cuestionar el antropocentrismo de nuestro pensamiento, incluso 
en la educación. Elaine Kelly (2018) cuestiona:

Si no podemos enfrentar el desafío de negociar la hospitalidad con el 
extraño humano, ¿cómo navegaremos la miríada de otros dilemas que 
plantea el cambio climático? Si no podemos ver a un miembro de la 
especie humana como merecedor de dignidad y hospitalidad, ¿cómo 
nos las arreglaremos para aceptar los derechos de la tierra...? (p. 168)

Reformulo esto en términos más positivos, aunque no necesariamente más 
esperanzadores: ¿qué sucede con la ética de la hospitalidad cuando nuestra 
obligación no es solo hacia un otro humano que puede llegar o no, y para 
quien buscamos dejar un lugar, sino que se extiende a los animales que no 
son humanos? ¿Y qué sucede cuando entendemos que “dejar un lugar” para 
un futuro otro —que puede ser humano o no y que puede llegar o no— re-
quiere asegurar la vitalidad y la resiliencia de los ecosistemas sin los cuales 
nada ni nadie puede ocurrir? No intentaré responder a estas preguntas aquí, 
pero quiero indicar que tengo la intención de seguir persiguiendo la ética de 
la hospitalidad con ellas. “El futuro pertenece a los fantasmas” (Kelly, 2018, 
p. 169, énfasis en el original).



179

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Referencias

Arendt, H. (1968). The crisis in education (D. Lindley, trad.). En Between 
past and future: Eight exercises in political thought (pp. 173-196). Penguin. 
(Trabajo original publicado en 1958.)

Arendt, H. (1968). What is authority? En Between past and future: Eight 
exercises in political thought (pp. 91-141). Penguin. (Trabajo original publi-
cado en 1961.)

Bromell, D. (2019). Ethical competencies for public leadership: Pluralist 
democratic politics in practice. Springer.

Calhoun, C. (2003). Expecting common decency. En S. Fletcher (Ed.), 
Philosophy of education 2002 (pp. 25-35). Urbana, IL: Philosophy of Educa-
tion Society.

Derrida, J. (1995). Archive fever: A Freudian impression (E. Prenowitz., 
Trans.). The University of Chicago Press.



180

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
10(20). 2023

Derrida, J. (2000). Hostipitality. Angelaki: Journal of Theoretical Humani-
ties, 5(3), 3–18.

Derrida, J. (2001). ‘I have a taste for the secret.’ En J. Derrida & M. Ferra-
ris, A taste for the secret (G. Donis, Trans., pp. 1-92). Polity. (Original work 
published 1997)

Fulford, A. (2021). Hospitality and higher education. Oxford re-
search encyclopedia of education. https://doi.org/10.1093/acrefo-
re/9780190264093.013.1522 

Kelly, E. (2018). Dwelling in the age of climate change: The ethics of 
adaptation. Edinburgh University Press.

May, T. (2019). A decent life: Morality for the rest of us. The University of 
Chicago Press.

Parfit, D. (1984). Reasons and persons. Oxford University Press.

Parker, L. (2021). At the threshold: Hospitality and an education for respon-
sibility in the Anthropocene. Springer Nature Social Sciences, 1, 53. https://
doi.org/10.1007/s43545-021-00059-z 

Raworth, K. (2017). A doughnut for the Anthropocene: Humanity’s compass 
in the 21st century. The Lancet Planetary Health, 1(2), e48-e49. https://doi.
org/10.1016/S2542-5196(17)30028-1 

Rockström, J., W. Steffen, K. Noone, Å. Persson, et. al. (2009). Planetary 
boundaries: Exploring the safe operating space for humanity. Ecology and 
Society 14(2), art. 32. https://www.ecologyandsociety.org/vol14/iss2/art32/ 

Ruitenberg, C. W. (2016). Unlocking the world: Education in an ethic of 
hospitality. Routledge.

Seymour, J. (2011). ‘Family hold back’: Displaying families in the single-
location home/workplace. En E. Dermott & J. Seymour (Eds.), Displaying 
families: A new concept for the sociology of family life (pp. 160-174). Palgrave 
Macmillan.



181

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Singer, P. (1972). Famine, affluence, and morality. Philosophy and Public 
Affairs, 1(3), 229-243.

Zembylas, M. (2020). From the ethic of hospitality to affective hospitality: 
Ethical, political and pedagogical implications of theorizing hospitality through 
the lens of affect theory. Studies in Philosophy and Education, 39, 37–50. 
https://doi.org/10.1007/s11217-019-09666-z


