Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacidon
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educacdo

Titulo del articulo / Titulo do artigo: Repensando la
hospitalidad educativa en la crisis climatica

Autor(es): Claudia Ruitenberg
Ao de publicaciéon [ Ano de publica¢do: 2023

DOI: 10.63314/CEFJ9099

Citacion / Citagcao

Ruitenberg, C. (2023). Repensando la hospitalidad educativa en la
crisis climatica. Ixtli: Revista Latinoamericana de Filosofia de la
Educacién, 10(20), 163-181. https://doi.org/10.63314/CEFJ9099

=y +
My
. “~,,\ ALFE
=y Asociacion Latinoamericana
de Filosofia de la Educacion, AC



https://doi.org/10.63314/CEFJ9099

Bt bg

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

Volumen 10 - Numero 20 - 2023

pp. 163-181

Repensando la hospitalidad educativa

en la crisis climatica

Claudia Ruitenberg

claudia.ruitenberg@ubc.ca
{2} https://orcid.org/0000-0002-0963-6246

Claudia Ruitenberg es profesora en University of British Columbia (Departamento de
Estudios Educativos). Sera Presidenta de la Sociedad de Filosofia de la Educacién
(2024/25) y fue Presidenta de la Sociedad Canadiense de Filosofia de la Educacion.
Es autora de (i.a.) Unlocking the World: Education in an Ethic of Hospitality (Rout-
ledge, 2016). Sus intereses de investigacion incluyen la educacion politica y la ética

Resumen - Resumo - Abstract

Este articulo vuelve sobre la ética
de la hospitalidad de Derrida como
ética rectora de la educacion. Si
bien algunas de las cuestiones
morales y politicas mas urgentes
de nuestro tiempo tienen que ver
con la crisis climatica y otras crisis
ecologicas, las discusiones sobre
la hospitalidad se han centrado
en gran medida en tomar la edu-
caciéon como una bienvenida a los
mundos humanos. Este articulo
reformula la hospitalidad educa-
tiva como una forma de decencia
comun y utiliza el ejemplo de la
préactica de la “contencién familiar”
para caracterizar la decencia co-
mun. Ademas, discute la categoria
de decencia comun en la teoria
moral y también los desafios
de determinar las obligaciones
morales hacia otros futuros. Por
ultimo, sostiene que la hospitali-
dad educativa debe vivirse en el

Este artigo aborda a ética da hos-
pitalidade de Derrida como uma
ética orientadora da educacéao.
Embora algumas das nossas
questdes morais e politicas mais
urgentes em nosso tempo tenham
a ver com a crise climatica e outras
crises ecoldgicas, as discussbes
sobre a hospitalidade centram-se,
em grande parte, em ver a edu-
cagao como uma espécie de boas-
vindas aos mundos humanos. Este
artigo reformula a hospitalidade
educacional como uma forma
de decéncia comum e utiliza um
exemplo da pratica de “contengéo
familiar” para caracterizar a decén-
cia comum. Além disso, discute
a categoria de decéncia comum
na teoria moral e os desafios de
determinar as obrigagbes morais
para outros futuros. Finalmente,
sustenta-se que a hospitalidade
educativa deve ser vivida no espi-

The article revisits Derrida’s ethic
of hospitality as a guiding ethic
for education. While some of the
most urgent moral and political
issues of our time concern the
climate crisis and other ecological
crises, discussions of hospitality
have largely remained focused
on education as a welcome into
human worlds. The article recasts
educational hospitality as a form
of common decency, and uses
the example of the practice of
“family hold back” to characterize
common decency. It discusses
the category of common decency
in moral theory and as well as the
challenges of determining moral
obligations to future others. It
argues that educational hospitality
has to be lived in the spirit of the
common decency of sharing the
planetary home not only with those
who are children today but also

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

163


https://orcid.org/0000-0002-6520-2653

164

espiritu de la decencia comun de  rito da decéncia comum de partilhar ~ with those yet to arrive.
compartir el hogar planetario no  a casa planetaria ndo apenas com

solo con quienes hoy son nifios aqueles que sdo as criangas de

sino también con quienes estan hoje, mas também com aqueles

por llegar. que ainda est&o por chegar.

Palabras clave: ética de la hospitalidad, decencia comun, justicia intergeneracional, crisis climatica
Palavras-chave: ética da hospitalidade, decéncia comum, justi¢a intergeneracional, crise climatica
Keywords: ethic of hospitality; common decency; intergenerational justice; climate crisis.

La traduccion del presente texto al castellano ha sido realizado por Andrés Mejia.

Una version posterior en inglés de este articulo aparecera en Educating the Next Generation:
Reflections on Crises, Migration, and Education (Springer), editado por Wills Kalisha y Tomasz
Szkudlarek.

Para citar este articulo:
Ruitenberg, C. (2023). Repensando la hospitalidad educativa en la crisis climatica.
Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion. 10(20). 163-181.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 ST
10(20). 2023



Repensando la hospitalidad educativa
en la crisis climatica

Introduccion: una ética de la hospitalidad y sus carencias

Voy a volver sobre un marco ético para la educacion sobre el que comencé a
escribir hace mas de veinte afos: la hospitalidad. Al escribir sobre la hospita-
lidad, me he inspirado especialmente en la obra del fildsofo francés Jacques
Derrida y, en cierta medida, en la filésofa alemana Hannah Arendt, a cuya
obra volveré al final del articulo. Derrida (1997/2001) describe una ética de
la hospitalidad de la manera mas sucinta, asi: “El otro puede venir, o puede
no hacerlo. No quiero programarlo, sino dejarle un lugar para que venga si
viene. Es la ética de la hospitalidad” (p. 83).

La hospitalidad sigue siendo para mi una ética poderosa para guiar la edu-
cacion, y en el contexto de la educacion pienso en la hospitalidad como las
practicas, acciones y gestos que permiten a una persona entrar en un espacio
que antes estaba cerrado para ella, encontrar un lugar donde anteriormente
no tenia ninguno o donde no habia visto ninguno para si misma. En un trabajo
anterior (Ruitenberg, 2016), describi esta ética como una que “abre” mundos
para los nifios y otros recién llegados. He descrito esta ética, a partir de la
obra de Derrida, a través de tres aporias o exigencias éticas imposibles:

* lahospitalidad exige que nos dirjamos a un huésped en particulary,
sin embargo, nos impide exigir que el huésped se dé a conocer;

* lahospitalidad requiere algun tipo de hogar en el que se pueda recibir
a un otro, pero invitar a un otro siempre pone en riesgo el hogar;

* la hospitalidad se ofrece en reconocimiento del hecho de que el
anfitrién ha sido recibido, pero sin ninguna expectativa de reciprocidad.
(pp. 22-28)

Otros estudiosos de la educacion también han adoptado la ética de la hospi-
talidad de Derrida para elaborar la hospitalidad en una variedad de practicas
y contextos educativos (p. €j., Zembylas, 2020; Fulford, 2021). Todas estas
discusiones sobre la hospitalidad, incluida la mia, se han centrado en la
educaciéon como una bienvenida a los mundos humanos, mundos de logros
humanos marcados por problemas sociales y politicos. Sin embargo, tres

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

165



166

décadas de informes de evaluacion cada vez mas alarmantes del Panel
Intergubernamental sobre Cambio Climatico (IPCC) han dejado muy claro
que los mundos ecoldgicos en los que se recibe a los recién llegados estan
profundamente marcados por el cambio climatico, la pérdida de biodiversidad
y otras formas de degradacién ambiental.

En Unlocking the World (2016), escribi:

Si el mundo que un educador abre para un estudiante es un mundo in-
hospito para ese estudiante, “desbloquear” no es suficiente. El educador,
especialmente pero no solamente, si es un adulto en relaciéon con un
nifio, también tiene la responsabilidad de ayudar al estudiante a imaginar
como ese mundo actualmente inhdspito puede convertirse en un lugar
mas hospitalario. No hacerlo seria como si un anfitrién abriera la puerta
de una habitacion llena de aranas venenosas y le dijera al invitado: “Ahi
estéas, siéntete como en casa”. (p. 139)

En ese momento, estaba pensando en un mundo que era inhdspito para un
estudiante debido al racismo, el sexismo, la homofobia y otras formas de
injusticia social. Sin embargo, lo que escribi entonces obviamente no va lo
suficientemente lejos, considerando la injusticia ecolégica que exacerba las
injusticias sociales que hacen que el mundo sea inhdspito. No basta con que el
educador “ayude al alumno a imaginar” cémo puede volverse mas hospitalario
un mundo cada vez mas inhdspito ecolégicamente. Ala luz de investigaciones
que sugieren que la gran mayoria de los dafios del cambio climatico se produ-
jeron en un periodo de tiempo muy corto, es decir, de aproximadamente una
generacion, es inconcebible que los adultos actuales digamos a los jévenes:
permitannos educarlos para que sean mejores solucionadores de problemas
y habitantes responsables del ecosistema; permitanos ayudarlos a imaginar
cémo el mundo puede volverse ecolégicamente mas hospitalario nuevamente.
Los jovenes deberian responder (y estan respondiendo) a ese mensaje con
ira e indignacion ante la negacion de responsabilidad de los adultos. En otras
palabras, los adultos somos responsables de mostrar a los jovenes lo que
nosotros mismos, individual y colectivamente, estamos haciendo para ayudar
a que el mundo que estamos abriendo sea menos inhdspito ecolégicamente
de lo que se esta volviendo actualmente.

La segunda deficiencia de la forma en que he escrito anteriormente sobre la
hospitalidad educativa es que presenta esta ética como “excesiva’. Permi-
tanme citar el pasaje que escribi ya hace casi diez afios:

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 ST
10(20). 2023 O



Una ética de la hospitalidad opera en lo que Paul Standish ha caracteri-
zado como una “economia de exceso”, que es distinta de una “economia
de satisfaccion”. Una economia de satisfaccion es una economia cerrada
en la que las partes pueden llegar a un punto en el que se han cumplido
las obligaciones mutuas, como en un contrato, o se ha establecido una
relaciéon de cuidado reciproco. En cambio, la “economia de exceso...
se caracteriza por una obligacion o responsabilidad que se profundiza
cuanto mas respondemos a ella”. Informada por una ética imposible de
la hospitalidad, la relacién entre anfitrion y huésped no es una “relacion
satisfactoria” sino una “relacion excesiva”. (Ruitenberg, 2016, pag. 41)

Filos6ficamente, el concepto de exceso tiene sentido y esta alineado con el
trabajo de Derrida y Levinas, en el que las demandas éticas son asimétricas
(en el sentido de que exigen mas de uno mismo que del otro), irracionales
(en el sentido de que exigen mas de lo que exigiria un sentido razonable de
equidad entre uno mismo y el otro) e imposible (en el sentido de que la Ley
de la hospitalidad absoluta, que va mas alla de las leyes de la hospitalidad,
nunca puede cumplirse). Sin embargo, pragmaticamente, considerar la hos-
pitalidad como excesiva también sugiere que los actos de hospitalidad son,
para usar un término de un tipo diferente de discurso filoséfico, moralmente
supererogatorios, es decir, que son heroicos o al menos moralmente dignos
de elogio. Esto, irdbnicamente, hace que la ética de la hospitalidad sea una
ética poco atractiva, que enfatiza tanto lo inalcanzable del ideal como el
excepcional sacrificio del maestro o de cualquier otra figura educativa que
busque llevarlo a cabo.

En este articulo, quiero reformular la hospitalidad educativa de una manera
que, creo, pueda ser significativa para el contexto actual de la crisis climatica.
La hospitalidad educativa, como lo voy a sugerir, es una forma de decencia
comun. Parte del impetu del documento es la idea de que mitigar la crisis cli-
matica va a requerir un gran sacrificio de aquellos en el norte global. Mientras
que algunas regiones del mundo estan experimentando grandes pérdidas de
tierras y hogares debido al cambio climatico, en el préspero norte global el
discurso del sacrificio me parece a menudo como fuera de lugar ademas de
que enmascara una sensacion de que estan en su derecho.

En la siguiente parte del articulo, esbozaré una escena de hospitalidad que
encarna este espiritu de decencia comun. Luego, explicaré el lugar de la de-
cencia comun en la teoria moral. Finalmente, argumentaré que la hospitalidad
educativa debe vivirse en este espiritu de decencia comun de compartir el

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

167



168

hogar planetario no solo con quienes son nifios hoy, sino también con quienes
estan por llegar.

“FHB”

En los paises de habla inglesa en las décadas de 1960 y 1970, algunas
familias tenian una tradicion conocida como “FHB”. Si se habia cocinado su-
ficiente comida para una cena familiar, pero aparecian invitados inesperados,
los padres susurraban discretamente “FHB” a los nifios. Los nifos sabian
que “FHB” era la abreviatura de “Family Hold Back” [‘Familia, conténganse”],
lo que significaba que los invitados debian servirse ellos mismos primero y
debian tener toda la comida que quisieran. La familia debe tomar menos
de lo normal para asegurarse de que a los invitados no les falte nada (ver
también Seymour, 2011).

Esta tradicion parece remontarse a una historia impresa en 1898 en el Bos-
ton Traveler y reimpresa ampliamente en otros periédicos estadounidenses
ese afo:

La senal secreta de las anfitrionas.
Avise a la familia si no hay suficiente para todos.

Las amas de casa nerviosas cuyos maridos con frecuencia traen compa-
fila a casa para la cena sin previo aviso, a menudo se preocupan en lo
mas profundo de su corazén por atender a los invitados inesperados. Una
matrona que vive en una de las residencias suburbanas mas bonitas del
oeste de Filadelfia, cuyo esposo persiste en traer invitados a casa en los
momentos mas inoportunos, ha encontrado un feliz recurso para hacer
frente a posibles emergencias. Al pasar cualquier plato en la mesa del cual
puede haber una cantidad limitada, la anfitriona se asegura de mencionar
las letras enigmaticas, FHB de tal manera que no llame la atencion de
los invitados alrededor de la mesa. Inmediatamente los miembros de la
familia se dan cuenta de las circunstancias y discretamente comen muy
poco, si es que lo hacen, de las viandas en cuestion . El secreto de las
tres letras se resolvié hace unos dias, y la anfitriona después confeso
entre risas su pequefo plan. “FHB” en este caso significa “family hold
back” [“familia, conténganse”].

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 ST
10(20). 2023 O



En la versién original, FHB parecia tener la intencién de ocultar la vergienza
potencial que le causaba al esposo quien, al no avisar a su esposa con sufi-
ciente anticipacidon que los invitados se unirian a la cena, corria el riesgo de
parecer incapaz de ofrecer una comida lo suficientemente generosa. Como se
afirma que la esposa en cuestion vivia en “una de las residencias suburbanas
mas bonitas del oeste de Filadelfia”, el problema evidentemente no era de
pobreza y escasez, sino de falta de planificacion.

Esto es diferente en el relato de la practica del teérico politico neozelandés
David Bromell:

Me crie en una familia con cuatro hijos. Teniamos suficiente, pero a veces
parecia que era apenas suficiente, asi que de niflos éramos muy cons-
cientes del principio de justicia. ... En ocasiones, el principio de justicia
chocaba con los principios de hospitalidad y reciprocidad. Los domingos,
mi madre a menudo planeaba suficiente comida para invitar a los invitados
a casa a cenar después de la iglesia. Cuando la hospitalidad amenazaba
con sobrepasar la suficiencia, la regla que se aplicaba era FHB (Family
Hold Back). A veces percibiamos que la misma regla funcionaba en otras
familias cuando disfrutAbamos de hospitalidad reciproca. (pp. 123-124)

Lo que deberia quedar claro a partir de los ejemplos anteriores es que “Family
Hold Back” indicaba a los miembros de la familia que deberian actuar con
contencion en beneficio del invitado. Para evitar que el invitado se sintiera
incomodo con esto, se comunicaba en forma abreviada, a veces susurrada,
“iFHB!” si acaso era necesario decirlo explicitamente.

En este articulo, uso “FHB” como una forma de pensar sobre la contencion
que se necesita hoy en dia en los lugares relativamente présperos del mun-
do, para poder ofrecer hospitalidad a las préximas generaciones. El contexto
es la lamentablemente conocida situacion de crisis climatica y degradacion
ecolégica en la que nos encontramos hoy. Los limites impuestos por este
contexto y, por lo tanto, la necesidad de contencién por parte de muchos de
nosotros se expresan, por ejemplo, en el marco de los “limites planetarios”
propuesto por Johan Rockstrom y su equipo en el Centro de Resiliencia de
Estocolmo, o el marco de la “economia de la rosquilla” [dona, dénut] de Kate
Raworth. El marco de los limites planetarios hace una estimacion, para nueve
procesos clave que incluyen el cambio climético, la pérdida de biodiversidad
y el uso de agua dulce, de cual seria “un espacio operativo seguro para la
humanidad con respecto al funcionamiento del sistema terrestre” (Rockstréom

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

169



170

etal., 2009). Se necesita contencion para evitar que la humanidad se acerque
demasiado a los limites de estos espacios operativos seguros o, en algunos
casos, para regresar de los umbrales que ya cruzamos. Raworth (2017) parte
de la idea de los limites planetarios (el exterior de la rosquilla), pero agrega
una capa de limites sociales (el interior de la rosquilla):

El limite interior es una base social, debajo de la cual se encuentran las
deficiencias en el bienestar, como el hambre, la mala salud, el analfabe-
tismo y la pobreza energética. ... El limite exterior de la rosquilla es un
techo ecoldgico, méas alla del cual se encuentra un exceso de presién
sobre los sistemas que sustentan la vida en la Tierra, como el cambio
climatico, la acidificacion de los océanos y la pérdida de biodiversidad.

(p. 48)

Se necesita restriccidn tanto para evitar que la humanidad opere por encima
del techo ecoldgico como para evitar que la gente caiga en el agujero de la
rosquilla, incapaz de satisfacer sus necesidades minimas.

“FHB” significa aceptar limites en lugar de esperar que haya recursos infi-
nitos; significa también no considerarse con derecho a lo que uno quiera.
Cuando un nifio miraba a uno de sus padres para tantear si podia servirse
mas, el opuesto tranquilizador de “FHB” era “MIK”, More In Kitchen [Mas
en la cocina]. Hoy en dia, el “mas” que queremos a menudo no esta en la
cocina, sino al otro lado del limite planetario o fuera del borde de la rosquilla.
En otras palabras, el “mas” proviene de las cocinas de otros lejanos y de las
generaciones futuras. La historia de “Family Hold Back” puede parecer trivial,
pero me atrae precisamente porque no es glamorosa ni espectacular: es un
ejemplo de hospitalidad como decencia comun.

Decencia comun

La filésofa feminista estadounidense Cheshire Calhoun (2003) analiza la
categoria moral de la decencia comun como ubicada entre lo obligatorio y
lo supererogatorio. Una persona que no realiza un acto moral que es obli-
gatorio, como cumplir una promesa, puede ser culpada por haber agraviado
a otra persona. Una persona que no comete un acto supererogatorio, como
donar un rifidn a un extrano que necesita un trasplante de rifidén, no puede

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 ST
10(20). 2023 O



ser culpada de ninguna manera. Los actos de decencia comun se encuentran
entre estos dos:

las personas que no logran hacer lo que es una cuestion de decencia
comun son criticables. No son criticables por hacer dano a otros. Pero
el hecho de que fallen en dar los obsequios morales que se esperan los
expone a la acusacion de ser mezquinos, innobles, despreciables, de-
cepcionantes, irritantes y una pobre excusa para un agente moral. (p. 27)

Cuales actos se consideren obligatorios, supererogatorios o de decencia
comun es algo especifico de la cultura y puede cambiar con el tiempo. Cal-
houn explica que las convenciones sociales “convierten” algunos actos del
dominio de lo supererogatorio al dominio de la decencia comun y “determinan
qué obsequios morales se espera que elijan los participantes en una practica
social particular de la moralidad” (p. 28). Esta determinacién se realiza en
funcion de las convenciones de entrega de obsequios que, en un contexto
social dado, se consideran “motivacionalmente no costosas pero si deseables
de un modo obvio y sin ambiguedad” (p. 30).

La tradiciéon de FHB que mencioné anteriormente es un ejemplo de lo que,
en las familias que tenian esta tradicion, era un acto de decencia comun. Era
algo que se hacia porque seria de mala educacion actuar de otra manera; los
nifos no deben esperar elogios por “contenerse”, pero pueden contar con una
reprimenda si no se contienen y, por lo tanto, no actian con decencia comun.

Mas recientemente, el fildsofo estadounidense Todd May (2019) también ha
retomado el concepto de decencia, incluso en relacién con la cuestion del
cambio climatico y la justicia intergeneracional. Su enfoque pretende ser via-
ble a nivel cotidiano, reconociendo que la mayoria de las personas no logran
cumplir con las reglas estrictas de ninguna de las teorias morales estableci-
das, ya sean consecuencialistas, no consecuencialistas o éticas de la virtud:
“Se parte de la premisa de que a la mayoria de nosotros nos gustaria ser
morales pero que no seremos o0 no podemos ser altruistas morales” (p. 28). El
ejemplo de FHB tiene un atractivo similar: el padre que susurra FHB no esta
pidiendo a los nifios que pasen hambre, sino que ejerzan cierta contencion
razonable para permitir que el invitado tenga una comida. La decencia, para
May, se trata simplemente de tener en cuenta a los demas: “la accién moral
decente reconoce que hay otros en el mundo que tienen vidas para vivir” (p.
29). Es un liston moral mas bajo, en comparacién con las demandas de la
deontologia kantiana, el utilitarismo o la ética de la virtud pero, a la luz de la

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

171



172

abrumadora evidencia de que muchos de nosotros no estamos alcanzando
ni siquiera este listdbn mas bajo, May argumenta que no es un mal liston por
el cual luchar.

Decencia comun con otros futuros

La pregunta con la que los jévenes se enfrentan a los adultos es cémo
garantizaremos un futuro digno para ellos y las generaciones venideras. Si
bien Derrida no discutio la hospitalidad con respecto a la crisis climatica, la
centralidad de un porvenir incognoscible en su concepcion de la hospitali-
dad esta notablemente alineada con las preocupaciones actuales. Derrida
hizo una distincion entre el futuro cognoscible que es una extrapolacion del
presente y el porvenir que es incognoscible y constituye una ruptura con el
presente. El escribe: “En francés, prefiero decir del por-venir y no del futuro,
para sefalar la llegada de un acontecimiento en lugar de algun presente
futuro” (Derrida, 1995, p. 68). El hacia hincapié en la exigencia imposible
de ofrecer hospitalidad a un otro desconocido que puede llegar en un por
venir que no podemos prever. “Lo que llamamos hospitalidad mantiene una
relacion esencial con la apertura de lo que esta llamado a venir [a venir]”
(Derrida, 2000, p. 11). No podemos calcular nuestras obligaciones hacia los
demas en un futuro por venir, pero podemos afirmarlas como obligaciones,
no como formas de caridad o actos moralmente supererogatorios. Si bien
el enfoque de la ética de Derrida desafia el calculo moral, un giro hacia las
teorias morales que intentan calcular lo que debemos a otros lejanos y por
venir es instructivo, no por el resultado de esos calculos, sino por los argu-
mentos utilizados en el proceso.

Laidea de que la proximidad y la distancia deberian ser irrelevantes en la toma
de decisiones morales es uno de los argumentos mas conocidos del ensayo
del filésofo utilitarista Peter Singer (1972), “Famine, Affluence, and Morality”.
Singer escribio este ensayo en parte como respuesta a la hambruna de 1971
en Bangladesh, argumentando que “la forma en que reaccionan las personas
en paises relativamente prdésperos”, o, mas concretamente, no reaccionan,
“ante una situacion como la de Bengala no se puede justificar” (p. 230). Una
de las afirmaciones centrales de Singer es que, “si esta en nuestro poder evitar
que suceda algo malo, sin sacrificar nada de importancia moral comparable,
debemos, moralmente, hacerlo” (p. 231). Singer luego matiza su argumento,
pensando en grandes desastres como el que se desarrolla en Bangladesh.
Cambia el interés para hablar de evitar que sucedan cosas no solamente

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 ST
10(20). 2023 O



“malas” sino “muy malas”, y baja el estandar de sacrificio de “cualquier cosa
de importancia moral comparable” a “cualquier cosa moralmente significativa”;
“si esta en nuestro poder evitar que suceda algo muy malo, sin sacrificar por
ello nada moralmente significativo, debemos, moralmente, hacerlo” (p. 231).

Si bien Singer no usa el lenguaje de la “decencia comun”, lo que su argu-
mento tiene en comun con el de Calhoun es que cuestiona los limites entre
lo obligatorio y lo supererogatorio o, en palabras de Singer, la “distincion
entre el deber y la caridad” (p. 235). Calhoun ubica la categoria moral de la
decencia comun entre lo obligatorio y lo supererogatorio, mientras que Sin-
ger argumenta que ciertos actos que comunmente se consideran caridad no
merecen ese estatus y simplemente deben considerarse deberes:

no puede apoyarse la forma actual de establecer la distincion, que hace
que dar dinero para salvar a otra persona del hambre sea un acto de
caridad para un hombre que vive en el nivel de opulencia que disfruta la
mayoria de las personas en las “naciones desarrolladas”. (p. 235)

Me parece que el acto de dar que describe Singer, un acto que puede evitar
que suceda algo muy malo y viene sin el costo de “sacrificar algo moralmen-
te significativo”, también podria considerarse productivamente como una
decencia comun. Singer claramente no esta pidiendo a la gente aqui que se
rinda o renuncie a algo importante, como en mi ejemplo supererogatorio de la
donacién de rifidn. Mas bien, esta hablando de personas que se complacen
con compras y experiencias a las que podrian renunciar facilmente sin incurrir
en un sufrimiento significativo.

La pregunta es si se les debe otorgar el mismo estatus moral a otros con-
temporaneos que estan lejos fisicamente y a otros futuros, que estan a una
distancia temporal. Después de todo, Singer abogaba por dar (y por lo tanto
renunciar al consumo egoista) para evitar que otros contemporaneos mueran
de hambre, pero la pregunta que impulsa mi investigacion es por la justicia
climatica intergeneracional. Derek Parfit (1984) ha argumentado que debe-
riamos considerar a aquellos que estan lejanos en el tiempo, en el siguiente
ejemplo frecuentemente citado:

Supongamos que dejo unos vidrios rotos en la maleza de un bosque.
Cien afnos después, este vaso hiere a un nifio. Mi acto dafia a este nifio.
Si hubiera enterrado el vaso de forma segura, este nifio habria caminado
ileso por el bosque... La lejania en el tiempo no tiene, en si misma, mas

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

173



174

importancia que la lejania en el espacio. Supongamos que disparo una
flecha a un bosque distante, donde hiere a alguien. Si hubiera sabido que
podria haber alguien en este bosque, soy culpable de negligencia grave.
Debido a que esta persona esta lejos, no puedo identificar a la persona
a quien dafio. Pero esto no es excusa. Tampoco es excusa que esta
persona esté lejos. Deberiamos hacer las mismas afirmaciones sobre
los efectos en las personas que estan lejanas en el tiempo. (pp. 356-357)

May incluye explicitamente a quienes se encuentran a una distancia espacial
y temporal de nosotros en el circulo moral de la decencia comun:

Si bien los beneficiarios del cambio climatico son la generacion actual,
quienes pagaran el precio son las generaciones futuras o las que comien-
zan ahora, por lo que muchos de ellos aun no han nacido. La mayoria
de los que tendran que soportar los efectos del cambio climatico son
anonimos. ... Si buscamos la decencia, debemos ser sensibles a los
efectos del cambio climatico, imaginando cémo podria afectar a otras
personas, incluso si esas personas aun no existen. (pp. 94-95)

Los economistas estan tratando de calcular, con respecto al cambio climatico,
qué obligaciones morales tenemos con otros distantes en el tiempo y como
pueden diferir de las obligaciones con otros contemporaneos pero fisicamente
distantes. Amenudo emplean lo que se conoce como una tasa de “descuento
social” para justificar por qué tenemos una responsabilidad moral reducida
hacia los demas en el futuro. A nivel de politicas, que involucran decisiones
macroecondmicas y principios de justicia distributiva con respecto a los costos
y beneficios de la mitigacidén del cambio climatico, esto puede ser compren-
sible. Simon Caney (2014), un tedrico politico britanico que ha argumentado
durante afios que debemos tomar mas en serio las responsabilidades con las
generaciones futuras, reconoce, por ejemplo, que “el hecho (si es que es un
hecho) de que las personas del futuro seran mas ricas que sus predecesores
pueden justificar que los miembros de una generacién transfieran algunos
de los costos de mitigacion a los miembros de las generaciones futuras” (p.
338). Sin embargo, esta claro que la acciéon de mitigacion no puede esperar,
y que cualquier demora en la accion, sea justificada o no por la incertidumbre
matematica sobre el costo compartido con las generaciones futuras, pone en
peligro la propia habitabilidad de esas generaciones futuras.

Mi preocupacion, entonces, no es por los calculos de exactamente cuanto se
les debe a otros lejanos en el tiempo. La ventaja de la formulacién de Singer

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 ST
10(20). 2023 O



es que se enfoca solo en los casos en los que es obvio que el beneficio para
el otro distante supera con creces el costo para el yo actual. Al considerar
como decencia comun la hospitalidad hacia otros que pueden llegar en un
futuro por venir, el foco no esta en calcular exactamente lo que les debemos
a los demas, sino mas bien en asegurar que los futuros otros sean tomados
en cuenta. Si volvemos a mi ejemplo de la practica de Family Hold Back,
podemos decir que es mas facil ignorar la demanda de decencia comun
si uno no comparte fisicamente una mesa con el invitado, si es un invitado
hipotético que un dia puede aparecer en la mesa. No necesitamos poder
calcular exactamente cuanta contencion se puede exigir razonablemente a
aquellos en el norte global rico para saber que una contencién considerable
sin un costo moral significativo en el presente es necesaria y posible.

El énfasis de una ética de la hospitalidad esta en mantener abiertas las
posibilidades, ya sea en la hospitalidad conceptual que Derrida llama “de-
construccion” o en la hospitalidad hacia los demas de carne y hueso en las
leyes migratorias. Los cambios ecoldgicos que estan ocurriendo hoy en dia,
incluida la extincién masiva y el cambio climatico acelerado con ciclos de
retroalimentacién positiva que se refuerzan entre si, hacen precisamente
lo contrario: cierran las posibilidades futuras, incluida la posibilidad de la
hospitalidad misma.

Hospitalidad educativa

Probablemente habran notado que, hasta ahora, mi trabajo ha dicho poco
sobre educacion. He hecho referencias a la relacion entre nifios y adultos y al
desafio de lajusticia intergeneracional. Pero, ¢ cual es el aspecto educativo de
esta hospitalidad como decencia comun hacia otros futuros que he discutido?

Cuando escribi sobre la hospitalidad como guia ética para la educacion en el
pasado, hice una clara distincién entre la educacion moral y una realizacién
de la ética de la hospitalidad:

La hospitalidad no es un objetivo educativo que los alumnos deban
cumplir, ni un ideal o principio a ensenfar, ni una forma de educacién
moral. M&s bien, es una ética que debe ser realizada por el yo que se
encuentra en la posicidon de educador. Dicho de otra manera, una ética
de la hospitalidad se trata de educar hospitalariamente. [Esto] no se pue-
de ensefiar a través de la instruccion directa; sélo puede ser realizado.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

175



176

Si bien algunos podrian considerar esa realizacién como una forma de
modelacién con la esperanza expresa de que los estudiantes comiencen
a realizar actos de hospitalidad, desconfio de tal esperanza. Una ética
de la hospitalidad es una expresién de la responsabilidad del educador
y no un proyecto para moldear a los estudiantes como tipos particulares
de sujetos morales. (Ruitenberg, 2016, p. 138)

Hoy no puedo darme el lujo de desconfiar de la esperanza de que los estu-
diantes también adopten una ética de la hospitalidad, que se conviertan en
sujetos morales que, ellos mismos, representen la hospitalidad como decencia
comun para los demas en el futuro, simplemente porque todos los que viven
hoy tendran que estar involucrados en la mitigacion del cambio climatico si
ha de haber alguna esperanza de un mundo habitable para las generaciones
futuras. En este sentido, Lana Parker (2021), basandose en la ética de la
hospitalidad de Derrida, analiza “cémo una educacion para la responsabilidad
puede hacer que los estudiantes sean conscientes de... sus obligaciones
de acoger”. No obstante, quiero reiterar mi énfasis en las realizaciones de
hospitalidad por parte de maestros y otros adultos, quizas incluso con mas
fuerza en el contexto actual de la crisis climatica. Si los estudiantes no nos
ven a los adultos en sus vidas (maestros, padres, lideres politicos) asumien-
do la responsabilidad de la mitigacién del cambio climatico, si no nos ven
actuando la decencia comun que hace alguna contribucion para asegurar un
futuro habitable para las generaciones venideras, no tenemos credibilidad, y
por lo tanto tampoco autoridad.

Al usar el concepto de autoridad, vuelvo al trabajo de Arendt, que mencioné
solo de pasada al comienzo del articulo. Mi pensamiento sobre una ética de
la hospitalidad como ética rectora de la educacion se inspira también en el
trabajo de Arendt (1958/1968) sobre la natalidad y la renovacion. Ella escribe:

La educacion es el punto en el que decidimos si amamos al mundo lo
suficiente como para asumir la responsabilidad por él y, al mismo tiempo,
salvarlo de esa ruina que, de no ser por la renovacion, de no ser por
la llegada de los nuevos y jévenes, seria inevitable. Y también es en la
educacion donde decidimos si amamos a nuestros hijos lo suficiente
como para no expulsarlos de nuestro mundo y dejarlos a su suerte, ni
quitarles de las manos la oportunidad de emprender algo nuevo, algo no
previsto por nosotros, sino para prepararlos de antemano para la tarea
de renovar un mundo comun. (p. 196)

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 ST
10(20). 2023 O



Los dos elementos que quiero destacar son la necesidad de que los adultos
“asuman la responsabilidad” del mundo, y el riesgo de “expulsar” a los nifios
del mundo de los adultos. Permitanme comenzar con este ultimo. Arendt
fue muy critica con la educacién centrada en el nifio que observé en los
Estados Unidos en la década de 1950. Esto, argumentoé Arendt, envuelve a
los nifios en un mundo de nifos y los destierra efectivamente del mundo de
los adultos al que deberian ser introducidos. Hoy me preocupa que los nifios
sean expulsados del mundo de los adultos cuando esos adultos renuncian al
presente e invierten toda su esperanza en el futuro. Estoy totalmente a favor
de empoderar y apoyar a los jovenes para que sean lideres y creadores de
cambios, pero no si eso significa alejarse y negar la responsabilidad de los
desafios del presente.

Esto me lleva al énfasis de Arendt en que los adultos “asuman responsabilidad”
por el mundo. Con esto ella quiere decir que los adultos deben, ellos mismos,
hacer el esfuerzo de comprender su mundo tal como es y representarselo a
la nueva generacion. Los adultos deben mirar su mundo directamente a los
0jos, por asi decirlo, incluidas todas las partes que preferirian no recordar y
por las que se avergienzan, y revelar este mundo a los jovenes. Las pala-
bras de Arendt de 1958 son asombrosamente relevantes en las condiciones
ecolbgicas actuales:

... El hombre moderno no podria encontrar una expresion mas clara
para su descontento con el mundo, para su disgusto con las cosas tal
como son, que en su negativa a asumir, con respecto a sus hijos, la
responsabilidad de todo esto. Es como si los padres dijeran diariamente:
“En este mundo, nosotros incluso no nos sentimos muy cémodos; como
moverse, qué saber, qué habilidades dominar, también son misterios para
nosotros. Ustedes deben tratar de discernirlo lo mejor que puedan; en
cualquier caso, no tienen derecho a pedirnos cuentas. Somos inocentes,
nos lavamos las manos con ustedes”. (p. 191)

Ella describe este fendmeno en relacion con la “pérdida de autoridad”, inclu-
so en la relacion entre adultos y nifios en el corazén de la educacion. Para
Arendt (1961/1968), “la autoridad siempre exige obediencia” (p. 92) pero de
un tipo que preserva la libertad de las personas (p. 106) y que no requiere ni
“coercion por la fuerza” ni “persuasion a través del argumento” (p. 93). Hoy
en dia, yo tal vez no usaria el término “obediencia”, pero sigue siendo cierto
que un nifio respetara, creeray seguira el ejemplo de un adulto con autoridad
no a través de la coercion o la persuasion, sino porque ese adulto demuestra

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

177



178

conocimiento de un mundo por el cual asume responsabilidad. Esto requiere
del adulto sinceridad y disposicidn para examinar y cambiar su propio papel
en el mundo del presente. Este mundo esta dominado por la crisis climatica, y
hablar de hospitalidad educativa no significa nada si los adultos no la realizan.
Nuestras palabras sobre la crisis climatica suenan huecas si los estudiantes
no nos ven viviendo esta ética, practicando la decencia comun de contencion
que puede darles alguna oportunidad de un futuro habitable.

Reflexion final: mas alla de dar la bienvenida a los otros humanos

Quiero terminar expresando la necesidad de impulsar la hospitalidad edu-
cativa un paso mas alla (aunque va mas alla del alcance de este documento
abordar esto). Comencé el articulo diciendo que, en el contexto de la edu-
cacion, pienso en la hospitalidad como las practicas, acciones y gestos que
permiten a una persona entrar en un espacio que antes le estaba cerrado,
para encontrar un lugar donde antes no lo tenia o no habia visto ninguno por
si misma. Asumi alli que la categoria de “persona” se referia Unicamente a
personas humanas. Sin embargo, la discusion académica poshumanista nos
impulsa a cuestionar el antropocentrismo de nuestro pensamiento, incluso
en la educacién. Elaine Kelly (2018) cuestiona:

Si no podemos enfrentar el desafio de negociar la hospitalidad con el
extrafio humano, ;como navegaremos la miriada de otros dilemas que
plantea el cambio climatico? Si no podemos ver a un miembro de la
especie humana como merecedor de dignidad y hospitalidad, §como
nos las arreglaremos para aceptar los derechos de la tierra...? (p. 168)

Reformulo esto en términos mas positivos, aunque no necesariamente mas
esperanzadores: ¢ qué sucede con la ética de la hospitalidad cuando nuestra
obligacién no es solo hacia un otro humano que puede llegar o no, y para
quien buscamos dejar un lugar, sino que se extiende a los animales que no
son humanos? ¢4 Y qué sucede cuando entendemos que “dejar un lugar” para
un futuro otro —que puede ser humano o no y que puede llegar o0 no— re-
quiere asegurar la vitalidad y la resiliencia de los ecosistemas sin los cuales
nada ni nadie puede ocurrir? No intentaré responder a estas preguntas aqui,
pero quiero indicar que tengo la intencidn de seguir persiguiendo la ética de
la hospitalidad con ellas. “El futuro pertenece a los fantasmas” (Kelly, 2018,
p. 169, énfasis en el original).

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 ST
10(20). 2023 O



Referencias

Arendt, H. (1968). The crisis in education (D. Lindley, trad.). En Between
past and future: Eight exercises in political thought (pp. 173-196). Penguin.
(Trabajo original publicado en 1958.)

Arendt, H. (1968). What is authority? En Between past and future: Eight
exercises in political thought (pp. 91-141). Penguin. (Trabajo original publi-
cado en 1961.)

Bromell, D. (2019). Ethical competencies for public leadership: Pluralist
democratic politics in practice. Springer.

Calhoun, C. (2003). Expecting common decency. En S. Fletcher (Ed.),
Philosophy of education 2002 (pp. 25-35). Urbana, IL: Philosophy of Educa-
tion Society.

Derrida, J. (1995). Archive fever: A Freudian impression (E. Prenowitz.,
Trans.). The University of Chicago Press.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

179



180

Derrida, J. (2000). Hostipitality. Angelaki: Journal of Theoretical Humani-
ties, 5(3), 3—18.

Derrida, J. (2001). ‘I have a taste for the secret.” En J. Derrida & M. Ferra-
ris, A taste for the secret (G. Donis, Trans., pp. 1-92). Polity. (Original work
published 1997)

Fulford, A. (2021). Hospitality and higher education. Oxford re-
search encyclopedia of education. https://doi.org/10.1093/acrefo-
re/9780190264093.013.1522

Kelly, E. (2018). Dwelling in the age of climate change: The ethics of
adaptation. Edinburgh University Press.

May, T. (2019). A decent life: Morality for the rest of us. The University of
Chicago Press.

Parfit, D. (1984). Reasons and persons. Oxford University Press.

Parker, L. (2021). At the threshold: Hospitality and an education for respon-
sibility in the Anthropocene. Springer Nature Social Sciences, 1, 53. https://
doi.org/10.1007/s43545-021-00059-z

Raworth, K. (2017). Adoughnut for the Anthropocene: Humanity’s compass
in the 21st century. The Lancet Planetary Health, 1(2), e48-e49. https://doi.
org/10.1016/S2542-5196(17)30028-1

Rockstrém, J., W. Steffen, K. Noone, A. Persson, et. al. (2009). Planetary
boundaries: Exploring the safe operating space for humanity. Ecology and
Society 14(2), art. 32. https://www.ecologyandsociety.org/vol14/iss2/art32/

Ruitenberg, C. W. (2016). Unlocking the world: Education in an ethic of
hospitality. Routledge.

Seymour, J. (2011). ‘Family hold back’: Displaying families in the single-
location home/workplace. En E. Dermott & J. Seymour (Eds.), Displaying
families: A new concept for the sociology of family life (pp. 160-174). Palgrave
Macmillan.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 ST
10(20). 2023 O




Singer, P. (1972). Famine, affluence, and morality. Philosophy and Public
Affairs, 1(3), 229-243.

Zembylas, M. (2020). From the ethic of hospitality to affective hospitality:
Ethical, political and pedagogical implications of theorizing hospitality through
the lens of affect theory. Studies in Philosophy and Education, 39, 37-50.
https://doi.org/10.1007/s11217-019-09666-z

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

181



