
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 

 

Título del artículo / Título do artigo: La ética del comunitarismo 
y la educación ambiental en comunidades rurales y pueblos 
originarios de México 

Autor(es): David Valerio Miranda, César Alejandro Aguilar 

Año de publicación / Ano de publicação: 2024 

DOI: 10.63314/NADP4874 

 

Citación / Citação 

Miranda, D. V & Aguilar, C. A. (2024). La ética del comunitarismo y la 
educación ambiental en comunidades rurales y pueblos originarios de 
México. Ixtli: Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, 
11(22), 123-141. https://doi.org/10.63314/NADP4874 

 

https://doi.org/10.63314/NADP4874


123

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

La Ética del comunitarismo y la educación ambien-
tal en comunidades rurales y pueblos originarios 

de México 

David Valerio Miranda
Correo: dvaleriomiranda@gmail.com

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0459-2846

Licenciado y maestro en filosofía por la Universidad Autónoma de Zacatecas, doctor 
en filosofía por la Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo. Ha publicado 
capítulos de libros y artículos en revistas académicas de filosofía y ciencia en EEUU, 
Colombia, Ecuador, Costa Rica y México. Sus líneas de investigación versan entre el 
marxismo, la ética, el comunitarismo, así como la filosofía política y cultural. Realizó 
dos estancias de investigación en la Universidad de Vechta, Alemania (2019) y (2021-
2022). Actualmente es profesor de la Licenciatura en Filosofía modalidad distancia 
y apoyo administrativo en el Doctorado en Filosofía e Historia de las Ideas, Unidad 
Académica de Filosofía, Universidad Autónoma de Zacatecas.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 11 - Número 22 - 2024

pp.123- 141

César Alejandro Aguilar 
Correo: cealag88@gmail.com

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5476-3105

Licenciado en filosofía, maestro y doctor en ciencia política por la Universidad Au-
tónoma de Zacatecas. Docente investigador de la Maestría en Etnología y Estudios 
Comunitarios de la Unidad Académica de Antropología de la Universidad Autónoma 
de Zacatecas. Línea de Generación y Aplicación de Conocimiento: economía, política 
y desarrollo sustentable.



124

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
11(22). 2024

El presente texto es 
producto de un conjunto 
de reflexiones en torno 
a la educación ambien-
tal y su relación con la 
ética comunitaria en 
México, con énfasis en 
las comunidades étni-
cas y rurales del país. El 
objetivo principal con-
siste en argumentar que 
estos grupos culturales 
poseen una educación 
ambiental vinculada a 
una ética comunitaria, 
lo cual permite construir 
imaginarios colectivos 
que a su vez establecen 
criterios para la acción 
política. En un primer 
momento se encuentra 
una exposición de lo 
que se entiende por 
educación ambiental. 
Después se exponen 
algunos elementos teó-
ricos de lo que se deno-
mina ética comunitaria 
para luego entrever su 
relación y la materializa-
ción de ésta en el caso 
de las comunidades 
rurales y originarias de 
México. Finalmente se 
plantean algunas re-
flexiones concluyendo 
que gran parte de los 
movimientos sociales 
en defensa de los re-
cursos, el territorio y los 
modos de vida se da 
gracias al arraigo de la 
cosmovisión colectiva 
de los sujetos y la prio-
ridad que otorgan a la 
ética del bien común en 
oposición con la ética 
individualista impulsada 
por la lógica del capital.

Resumen - Resumo - Abstract

This text is the product of 
a set of reflections about 
environmental educa-
tion and its relationship 
with community ethics in 
Mexico, with emphasis 
on the country’s ethnic 
and rural communities. 
The main objective is to 
argue that these cultural 
groups have an environ-
mental education linked 
to a community ethic, 
which allows them to 
build collective imagi-
naries that in turn esta-
blish criteria for political 
action. At first there is 
an exposition of what is 
understood by environ-
mental education. Af-
terwards, some theore-
tical elements of what is 
called community ethics 
are presented to then 
glimpse their relations-
hip and its materializa-
tion in the case of rural 
and native communities 
of Mexico. Finally, some 
reflections are presen-
ted, concluding that a 
large part of the social 
movements in defense 
of resources, territory 
and ways of life occur 
thanks to the roots of 
the collective worldview 
of the subjects and the 
priority they give to the 
ethics of the common 
good in opposition with 
individualistic ethics 
driven by the logic of 
capital.

Este texto é produto 
de um conjunto de re-
flexões sobre a edu-
cação ambiental e sua 
relação com a ética co-
munitária no México, 
com ênfase nas comu-
nidades étnicas e ru-
rais do país. O objetivo 
principal é defender que 
estes grupos culturais 
possuem uma edu-
cação ambiental ligada 
a uma ética comunitá-
ria, o que lhes permite 
construir imaginários 
coletivos que por sua 
vez estabelecem crité-
rios para a ação política. 
Num primeiro momen-
to há uma exposição 
do que se entende por 
educação ambiental. 
Posteriormente, são 
apresentados alguns 
elementos teóricos do 
que se chama de ética 
comunitária para então 
vislumbrar sua relação 
e sua materialização 
no caso das comuni-
dades rurais e nativas 
do México. Por fim, são 
apresentadas algumas 
reflexões, concluindo 
que grande parte dos 
movimentos sociais em 
defesa dos recursos, 
do território e dos mo-
dos de vida ocorrem 
graças às raízes da 
cosmovisão coletiva dos 
sujeitos e à prioridade 
que dão à ética do bem 
comum. em oposição à 
ética individualista im-
pulsionada pela lógica 
do capital.



125

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Para citar este artículo:
Valerio, D. & Aguilar, C. (2024). Ética del comunitarismo y la educación ambiental en 
comunidades rurales y pueblos originarios de México. Ixtli. Revista Latinoamericana 
de Filosofía de la Educación. 11(22).

Palabras Clave: Ética comunitaria, educación ambiental, comunidades rurales, pueblos 
originarios, colectividad.
Palavras-chave: Ética comunitária, educação ambiental, comunidades rurais, povos 
originários, comunidade.
Keywords: community ethics, environmental education, rural communities, native 
peoples, community.



126

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
11(22). 2024

La Ética del comunitarismo y la educación ambien-
tal en comunidades rurales y pueblos originarios 

de México

1. Una introducción a la educación ambiental 
Nos parece pertinente comenzar este escrito con una exposición sobre 

lo que se entiende por “educación ambiental” partiendo desde sus raíces 
etimológicas y antecedentes. Es importante dejar claro que, “educación” es 
una palabra que tiene su origen en el latín educare, educere que significa 
criar, llevar, conducir, educar. (Mateos, 2009, p. 284). En el caso de la palabra 
“ambiental”, ésta también viene del latín, concretamente de la raíz ambio 
que significa: en torno de, rodear, lo que rodea, el entorno (Pimentel, 2009, 
p. 38). Así, se puede entender la educación ambiental como la crianza o la 
educación sobre el entorno que nos rodea. No obstante, esta apenas es una 
aproximación. Por tanto, es necesario seguir profundizando en la significación 
de dicho concepto para identificar el uso común y concreto que se le da al 
mismo y a otros que mantienen un lazo cercano con este.

Por ejemplo, el término de educación tiene una estrecha relación con el de 
pedagogía, pues “la pedagogía, (…) es la “teoría-práctica” de la educación; 
es decir, orienta y concreta la aplicación del proyecto teórico educacional”. 
(Jiménez, 2007, p. 10). Por lo que la educación ambiental se podría entender 
también hasta cierto punto como la pedagogía ambiental, y de esta forma ex-
poner algún antecedente histórico en torno a la educación sobre el entorno:

El nacimiento de la Pedagogía del medio ambiente podemos ubicarlo en 
los años sesenta cuando se empieza a tomar una mayor conciencia de la 



127

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

necesidad de proteger el medio ambiente. Y ello ante la vista del derroche de 
recursos naturales y ante otros perjuicios observados, ocasionados por un 
modelo de desarrollo que no ve límites en su crecimiento. Hasta entonces, 
existía únicamente la preocupación de dominar la Naturaleza al servicio del 
desarrollo económico, en los años sesenta esto cambia: se comienza a pedir 
de la escuela una educación “en relación con el medio ambiente” destinada 
a sensibilizar a las personas ante los peligros que amenazan nuestro medio 
de vida. (Alonso, 2010, p. 7). 

En consecuencia, la educación ambiental como disciplina académica, 
surge en un contexto un tanto más cercano al presente, y por lo tanto es en-
tonces relativamente reciente, pues dataría de los años sesenta del pasado 
siglo XX, década en donde se comienza a tomar conciencia sobre las prob-
lemáticas que se puede suscitar por los abusos y la destrucción del entorno 
natural, principalmente propiciados por el sistema capitalista y su errónea 
concepción de entender a la naturaleza como fuente inagotable de recursos. 
Pero también es notable que tanto el concepto de educación como el de ped-
agogía están orientados no sólo a los aspectos teóricos y de conocimiento 
abstracto, sino sobre todo al de la aplicación práctica y la acción. Es decir, 
no basta con saber el qué es el ambiente, sino también el por qué, para qué 
y cómo los sujetos se relacionan con su entorno.

Aunque cabría también decir que el señalamiento y la concientización 
sobre el carácter destructor del capitalismo hacía los ecosistemas naturales 
también podría remitirse a las reflexiones seminales de Karl Marx en el siglo 
XIX. En su obra máxima, él afirmó que dicho sistema económico tiende a de-
struir sus dos fuentes de riqueza: el ser humano y la naturaleza. (Marx, 2012, 
p. 424). En consideración con este planteamiento, se vuelve un imperativo de 
primer nivel examinarlo con más detalle y encontrar o proponer estrategias 
que permitan sobrellevar o resistir ante la crisis ecológica, como lo puede 
ser el establecimiento de un tipo específico de educación ambiental. Por ello, 
es posible sostener que este tipo de formación es aquella que aporta a los 
procesos de enseñanza-aprendizaje enfatizando la significación del vínculo 
existente entre los seres humanos y su entorno. En otras palabras: 

El objetivo general de la educación ambiental es que ésta, como pro-
ceso educativo, se encuentra ampliamente ligada a las características 
políticas y económicas de las naciones. En este sentido, la educación 
ambiental nace haciendo de la naturaleza un bien universal y no mane-
jable por los intereses particulares de nadie. (Martínez, 2010, p. 101) 



128

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
11(22). 2024

De esta forma, la educación ambiental reivindica la preocupación por el 
cuidado de la naturaleza, el medio ambiente y el planeta en general como 
una necesidad de interés universal en la que todos los seres humanos de-
berán aportar para este beneficio colectivo al que no es posible eludir por 
el simple hecho de ser habitantes del planeta. En sintonía con esto último, 
dicha propuesta educativa se muestra también como una exhortación ética, 
en la que se entrecruzan otros ámbitos importantes y estructurales como 
son los económicos, políticos y culturales. Esto es así gracias a que se trata 
de una cuestión multi e interdisciplinaria. En otras palabras: “La educación 
ambiental puede y debe ser un factor estratégico que incida en el modelo de 
desarrollo establecido para reorientarlo hacia la sustentabilidad y la equidad” 
(Martínez, 2010, p. 101). 

Así la educación ambiental, podría impactar en el ordenamiento, la relación 
y la estructura de un grupo social determinado contribuyendo al desarrollo 
de economías sustentables y amigables con el medio ambiente. Al mismo 
tiempo también puede hacer visible cómo las desigualdades económicas se 
convierten en un conjunto de factores nocivos y adversos que afectan directa-
mente en la sociedad y en el ambiente mediante el desgaste de los recursos 
o la contaminación. Es un hecho ya conocido que los países industrialmente 
desarrollados y las zonas urbanas son quienes influyen a mayor escala en la 
destrucción de la naturaleza (Brundtland, 1987). Sin embargo, es necesario 
argumentar a favor de la viabilidad de una organización y una regulación del 
modelo de desarrollo económico-industrial en las diferentes naciones del 
mundo. Es decir, se trata de pugnar por un desarrollo más equitativo, por 
modelos donde se posibilite realizar las actividades económicas verdadera-
mente sustentables y lograr el equilibrio en el modo de producción actual, su 
forma de utilizar los recursos naturales, y la redistribución equitativa de las 
ganancias obtenidas de la mercantilización de estos recursos.

En este contexto, la educación ambiental abarca diversos ámbitos: 
desde la relación del ser humano con su entorno natural y las prácticas 
económicas, hasta el replanteamiento profundo de las dinámicas de extrac-
ción, explotación, distribución, consumo y desechos de los recursos. Esto 
significa que la educación ambiental es también una reflexión y un proceso 
de concientización-acción sobre la importancia de la naturaleza, el entorno, 
el uso de sus recursos y de la construcción y reproducción de una cultura 
y una ética que englobe estas temáticas en el sentido de tomar conciencia 
sobre el vínculo humano-naturaleza, no como entidades separadas, sino 
como parte de una totalidad. El reconocer y valorar la reciprocidad entre los 



129

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

seres humanos y la naturaleza implica también el reivindicar una idiosincrasia 
en la que se no se omita el sentido comunitario de los animales humanos, 
no solo por el hecho de sensibilizarse de la pertenencia y unidad que existe 
entre estos y su entorno, sino también por la viabilidad que contiene en su 
seno una ética comunitaria. 

2.- ¿Qué es la ética comunitaria? 

La reflexión sobre la Ética conlleva siempre cuestiones que relacionan las 
circunstancias particulares con las colectivas que tienen un impacto directo 
en la vida cotidiana de los animales humanos y su desarrollo. Ya de por sí 
el ejercicio ético se presenta como un trabajo tanto abstracto-personal como 
práctico-social con implicaciones en el entorno, cuando esta reflexión se 
adjetiva con un enfoque colectivo como “Ética comunitaria”, la relación entre 
lo individual y lo colectivo se hace más evidente y compleja. Así, el examen 
ético es un puente entre la abstracción del pensamiento y el ámbito práctico. 
Esto se debe a que “lo ético es inherente a la existencia humana en su ac-
tuación cotidiana. Tanto singular como comunitariamente toda acción ética, 
y lo ético del acto indica que es práctico” (Dussel, 2015, p. 23). Por estas 
razones, la reflexión sobre la unidad entre el pensamiento y lo práctico se ha 
denominado también dentro de la conceptualización filosófica como “filosofía 
práctica” (Castillo, 2010). 

Siendo así, entonces es posible identificar diversas cuestiones que surgen 
cuando se atiende dicho campo del pensamiento y de la acción con plant-
eamientos como: ¿Qué implicaciones dentro de la colectividad tienen mis 
decisiones y acciones en el entorno colectivo? ¿Cuán fuerte impactan en la 
perspectiva y el comportamiento personal algunos elementos sociales como 
son las tendencias colectivas, políticas, culturales o las idiosincrasias más 
cercanas al sujeto? ¿Existe una tensión entre el individuo y la sociedad en 
términos de la construcción psicológica del entorno y las acciones éticamente 
aceptables? Es claro que las anteriores cuestiones aluden directamente a una 
relación teórico-práctica entre Ética y Comunidad. Sin duda, las respuestas 
entre las preguntas anteriores no siempre se encuentran, ni se corresponden 
de manera lógico-formal con una necesaria unidad absoluta entre lo social 
y lo individual. Pero también dicha combinación puede ser propuesta desde 
un determinado enfoque en la medida en que se plantea y se propone como 
una ética comunitaria. 

Con el fin de obtener una mayor claridad sobre esta manera de concebir 



130

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
11(22). 2024

lo ético y su vínculo con la educación ambiental, resulta importante proponer, 
cuando menos, un breve repaso de los conceptos: ética y comunitarismo. De 
esta forma, considérese que Ética es una palabra que tiene su origen en el 
griego ἦθος (“êthos”), y que en realidad es algo complicado de traducir bajo 
un solo término al español. Sin embargo, una traducción aceptable sobre 
el ethos griego sería: costumbre y/o carácter (Rojas, 2011, p. 398). En este 
sentido, sería válido inquirir ¿cómo se entienden las cuestiones del carácter 
y la costumbre dentro de la significación conceptual de ética?, es decir, ¿qué 
importancia tiene una tradición o costumbre en la acción moral de un sujeto 
o grupo social? Por un lado, la costumbre se presenta como una especie de 
hábito o práctica que se realiza con frecuencia, o de manera cotidiana. Por 
otro, el carácter aparece como un rasgo esencial de la personalidad, carac-
terísticas que identifican y diferencian a los sujetos.

Siendo así, dicho enlazamiento se puede mostrar, por ejemplo, desde la 
explicación de Adela Cortina (2013), quien sostiene que: “La palabra «ética», 
nacida del término griego éthos, que indica los hábitos que las personas vamos 
adquiriendo para obrar bien o mal y que componen el carácter” (p. 34). Esto 
significa que la ética puede ser concebida como un conjunto de costumbres, 
tradiciones y hábitos en términos de conductas, comportamientos y actitudes 
que guían las decisiones individuales a través de juicios sobre los que los 
sujetos consideran correctos o incorrectos. Si se atiende la expresión “obrar 
bien o mal”, se puede percibir que tiene como referencia un juicio intrínseco, es 
decir, el señalamiento sobre si determinada cuestión es adecuada o no, pero 
también podemos preguntar: ¿cuál es la base de este juicio moral? Aunque 
la respuesta puede variar, como antes se ha dicho, según las circunstancias 
socioculturales, también se puede identificar lo análogo dentro de toda esta 
diversidad de concepciones, pues lo “correcto”, lo “adecuado” o lo “bueno” 
son nociones que de alguna u otra forma se han presentado en una infinidad 
de temporalidades y culturas.

En su mayoría, por ejemplo, se entiende como “bueno” un desarrollo pleno 
y óptimo en el devenir humano, su “realización”, cuestión que se entrelaza 
y es coextensiva directamente con nuestras prácticas y costumbres que 
realizamos de acuerdo con la singular manera de pensar y de los factores 
externo-colectivos que la rodean e influyen. Se enseña y educa desde muy 
pequeños a obrar de acuerdo con lo que se considera bueno, y por supues-
to, a evitar y alejarse de ser “malo”. A pesar de que estos conceptos sobre 
la bondad o la maldad no hayan sido definidos o deliberados por todo el 
grupo social, lo importante reside en las funciones guía u orientadoras de la 



131

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

acción común, un saber práctico. Por obvio que parezca, es pertinente ser 
bueno para que el resto de la sociedad sea buena entre sí, y es malo que 
haya agentes malos, que puedan poner en riesgo o perjudicar a uno o más 
miembros del conjunto social. 

Cuando se aborda la temática del entorno, desde un enfoque ético, se 
exhibe también como factor inherente la cuestión del comunitarismo, la comu-
nidad colectiva. Lo común aparece entonces como un concepto que se remite 
desde su etimología, cuyo origen es latín, e indica que: “Communis-común, 
Communitas-comunidad”. (Mateos, 2006, p. 277). Atiende a lo común, a 
rasgos compartidos, a lo no singular ni particular, sino a lo plural, es decir, a 
lo colectivo, a la comunidad, pero también a lo compartido constituido en lo 
grupal. A partir de esto se puede observar cómo se unen los conceptos “Ética” 
y “Comunidad”, pues si la ética atiende al “carácter” y a la manera de hacer las 
cosas y lo comunitario a lo “común”, es decir al entorno colectivo en general, 
entonces es posible entrever que la lógica que subyace a la ética comuni-
taria consiste en su actuar como grupo colectivo. Pues, por muy autónomo, 
particular o singular que se pueda presentar un individuo, este habrá nacido, 
surgido, criado y desarrollado en la colectividad, en la comunidad, y, por lo 
tanto, recibe una educación e influencia directa y determinante por parte del 
entorno y el contexto social en que el sujeto emerge y se desarrolla.

En el debate sobre el comunitarismo, esto también se ha expresado así: 
“para los comunitarios la base se da en el equilibrio entre autonomía y orden, 
un orden convencional acotado por valores nucleares y autonomía contextual 
en una red de vínculos y valores” (Jiménez, 2000, p. 747). En efecto, la puesta 
en práctica, el desarrollo y la vinculación de ciertos valores sociales, para 
este caso, colectivos, son aspectos que se presentan todos juntos como un 
elemento fundamental en la concepción de lo que se propone y se entiende 
por ética comunitaria. Valores como: la solidaridad, el apoyo mutuo, la empatía, 
la fraternidad, la cooperación y el trabajo en equipo dan forma y sentido a las 
maneras de vivir en lo común, de actuar a partir de intereses compartidos y de 
crear vínculos simbólicos y afectivos entre los integrantes de la comunidad. 
También podría expresarse como “un modo de vivir y ser en lo comunal”. 

Reiteradamente se hace referencia como ejemplo de estructuras colec-
tivas a las comunidades indígenas rurales mexicanas, donde a pesar de las 
particularidades que conservan, es posible observar ciertos patrones que 
reflejan una forma de vida comunitaria, o lo que sería lo mismo: su propio 
tipo de comunitarismo. Esto es así por varias razones, entre ellas que: “en 



132

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
11(22). 2024

la mayoría de los pueblos indígenas mexicanos se vive, hasta la fecha, un 
comunitarismo basado en tres valores fundamentales compartidos: 1) autor-
idad rotativa como base de la organización comunal, 2) la solidaridad y 3) la 
ayuda mutua” (Jiménez, 2000, p. 747). Es decir, más allá de las circunstan-
cias externas, digamos de la cercanía con otras comunidades, o el nivel de 
desarrollo o integración al Estado nación, o al mundo moderno capitalista, los 
elementos clave de la ética comunitaria se encuentran en el interior de estos 
grupos sociales, cuyos criterios éticos residen en actuar principalmente a 
favor del interés de la comunidad, del todo social, y no a partir de la ambición 
individual ni del egoísmo.

Quizá también por el rigor del entorno, derivado del aislamiento al que los 
han orillado la “cultura occidental” y su propuesta globalizadora hegemóni-
ca, los pueblos originarios han desarrollado sus propias estructuras, y sus 
maneras de existir-subsistir-resistir a partir de las acciones en coordinación 
colectiva. Piénsese desde prácticas como la distribución plural del poder 
político mediante la rotación de autoridades y su base comunal, así como 
la aplicación de un repertorio de acciones y valores colectivos como la sol-
idaridad y el apoyo mutuo, cuyos propósitos primordiales no es otro que la 
incesante lucha por la supervivencia del grupo social, y por supuesto que, 
con ello, también del individuo.

De esta forma los pueblos originarios o indígenas de México pueden ser 
la referencia práctica de lo que sería una forma de vida comunitaria, que más 
allá de la auto-concientización que éstas poblaciones logren tener de dicha 
práctica, es notorio que, a partir de este modelo de subsistencia se desarrolla 
una ética comunitaria, de acuerdo con los elementos que hemos propuesto. 
Tomando en cuenta lo anterior, cabría decir que seguramente existen más 
o mejores ejemplos en los que se desarrollan la ética comunitaria alrededor 
del orbe. No obstante, para el presente ejercicio, se considera como refer-
encia central las comunidades indígenas y pueblos originarios de México, 
no sólo por la cercanía geográfica de los autores del texto sino también por 
la búsqueda de una discusión o un diálogo sobre los impactos útiles y sig-
nificativos que se pueden presentar en este país dada su multiculturalidad 
y diversidad étnica.

A partir de todo lo anteriormente desarrollado, la siguiente sección tiene 
como objetivo brindar una exposición sobre cómo, a partir de su idiosincrasia 
y estructura organizativa, las comunidades rurales y los pueblos originarios 
desarrollan también prácticas enfocadas al cuidado del medio ambiente. 



133

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

3.- El cuidado del medio ambiente en comunidades rurales 
y pueblos originarios 

A los conjuntos humanos que desarrollan una vida en áreas rurales o están 
compuestos de población indígena, comúnmente se les denomina comunidad 
o pueblos originarios. Dichos conceptos no solo se limitan a identificar a los 
sujetos con el asentamiento geográfico de cierto grupo de individuos, sino 
que también alude a las formas de vida, tradiciones, costumbres, hábitos, 
expresiones culturales y prácticas que estos pueblos desarrollan en conjunto 
como grupo étnico social. En pocas palabras “los indígenas se caracterizan, 
entre otras cosas, por la lengua que hablan, porque conservan sus tradiciones 
para vincularse con la naturaleza, sus semejantes y para organizarse para 
el trabajo y el ocio” (Jiménez, 2000, p. 748). En algunos casos, el reconoci-
miento como comunidad, al interior y al exterior, se hace más visible cuando 
se ven amenazados en su modo de vida, su bienestar o la afectación a sus 
intereses o arraigos. 

De esta forma el sentido de comunidad se realiza no solo de forma ge-
ográfica sino también como forma de pensamiento y de cultura, cuando la 
tradición se vincula con la naturaleza, el territorio, los congéneres y con la 
estructura socioeconómica de la colectividad. Así, se explica cómo y por qué 
se llevan a cabo ciertos cuidados o posicionamientos políticos por las defensas 
del territorio y su medio ambiente por parte de estas comunidades a partir de 
su condición de “originarios”. En otras palabras, la identidad comunitaria y la 
ética no se compone únicamente por el espacio geográfico, sino también por 
el conjunto de relaciones sociales y símbolos que se producen y reproducen 
en él de generación en generación. De este modo la naturaleza está ligada 
totalmente a una cosmovisión tradicional, que incluye aspectos simbólicos, 
religiosos, y culturales muy profundos en la medida en que se heredan y 
practican como una legado o herencia intergeneracional. Así, el ambiente, 
el entorno y la naturaleza son parte del patrimonio cultural de estas comu-
nidades. En consecuencia, se produce una manera de pensar-actuar en el 
territorio de acuerdo con la vida comunitaria y su “ethos”. Es decir, la relación 
eco-social y la concientización que se crean con el entorno son más cercanas 
e intensas que las que se dan en asentamientos urbanos en la medida en 
que dependen de éste para perpetuar su modo de vida.

Lo anterior explica, en parte, la emergencia y el desarrollo de movimientos 
sociales y/o ecologistas por parte de los pueblos originarios, quienes, organ-
izados, se muestran como comunidad en la defensa de su territorio, y a favor 



134

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
11(22). 2024

de la preservación de su entorno ambiental, prácticas que muestran su for-
mación ética-educativa. Cuando los pueblos indígenas reivindican el cuidado 
de sus recursos naturales ya sea desde la cosmovisión mítico-religiosa, la 
subsistencia económica o jurídica, así como por el respeto al derecho a su 
dignidad, estas acciones se convierten también en una expresión eco-política 
que apunta a la reivindicación de su cultura a la luz de su ética y su educación 
en la comunidad. La consigna por preservar y defender las áreas naturales 
sostenida por pueblos originarios, remite entonces a una preocupación am-
biental que se basa también en sus preceptos culturales pues: 

Ceremonias, rituales y fiestas son expresiones vivas y cambiantes de 
las culturas indígenas contemporáneas. Figuran la visión del mundo que 
caracteriza cada pueblo, y reafirman el vínculo estrecho entre los hom-
bres y el territorio donde viven, invocando una relación positiva con los 
elementos naturales, de los que depende la misma sobrevivencia humana 
(Gasparello, 2016, p. 222). 

En otras palabras, estos pueblos reconocen la importancia que tiene su 
relación con el medio ambiente más allá de la cercanía geográfica que se 
da a partir de su asentamiento poblacional situado en sierras, áreas rurales, 
selvas, bosques, cerros y montes que albergan aldeas y comunidades. En 
suma, su ética comunitaria se desarrolla y fortalece también a partir de la 
educación ambiental entendida como una cuestión cultural en la que se in-
miscuyen elementos mítico-religiosos propios de su cosmovisión, aunado a 
la dependencia directa de los recursos naturales en razón a la subsistencia 
de la colectividad. En este sentido, la posible concientización que los pueblos 
originarios ostentan entorno al cuidado del medio ambiente, la naturaleza y 
sus recursos, puede estar sustentado en por lo menos tres razones: 1) su 
cosmovisión tradicional sostenida mediante la mítico-religioso, 2) la interde-
pendencia con el entorno, al ser actores directos que viven, conviven y se 
desarrollan en estos ecosistemas naturales y 3) la estructura colectiva “co-
munitaria” que llevan a cabo como medio de su propia subsistencia, en la que 
la relación con el entorno, las especies y los recursos naturales es vital.

Se ha afirmado que las circunstancias de vida, así como la cultura y la 
idiosincrasia permiten pues que los pueblos originarios desarrollen el cuidado 
de la naturaleza, Aun así, podría preguntarse ¿cómo se vincula todo esto 
con la ética comunitaria? En la siguiente sección de este texto se aborda 



135

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

dicha relación. Sin embargo, es necesario postular que las circunstancias 
específicas son un condicionamiento desfavorable para estos grupos, ya que 
a menudo quedan expuestos a padecer los estragos de la desigualdad social 
y de oportunidades. Cuestiones como el desastre ambiental o los distintos 
tipos de vulnerabilidad (económica, climáticas, y de otras carencias) además 
de cohabitar en zonas de riesgo (inundación, deslave, sequía extrema, etc.), 
concientiza, a la vez que condiciona, a los pobladores de estos lugares por 
el mismo impacto directo que existe ante tales adversidades en cuanto a 
fenómenos naturales (o sociales), factores que a su vez permiten la config-
uración de cierto tipo de ética o educación ambiental. 

4.- ¿Cómo se relaciona la Ética comunitaria y la edu-
caciónambiental? 

En la sección anterior, se expresaron algunas de las razones por las cuales 
las comunidades de los pueblos originarios en México desarrollan una mayor 
concientización en la temática del cuidado del medio ambiente. Una de estas 
posibles causas se puede detectar a partir de su estructura colectiva, es decir, 
comunitaria, misma que se propuso como ética comunitaria, siempre y cuando 
lo ético sea entendido en un sentido amplio, moral, pero también de “ethos”, 
es decir, de costumbres, de hábitos tradiciones y/o carácter. En razón con 
esto mismo, se da por consiguiente un enlazamiento con lo que se puede 
denominar como un actuar constantemente con su entorno (ecológico). Y 
por ello, toda acción comunitaria, además de ética, es también ecológica.

También, vale la pena considerar que, el pensar y el actuar desde una 
posición Ética y con más énfasis desde un enfoque eco-comunitario conlle-
va a reconocer que, “la imparcialidad exige la expansión de la comunidad 
moral no sólo a través del espacio y del tiempo, sino también a través de 
las fronteras entre las especies” (Rachels, 2006, p. 304). De esta forma 
se revaloriza y concientiza la condición humana (individual y colectiva), en 
correlación con su contexto y con el medio ambiente que le corresponde, 
entendiendo la naturaleza en un sentido amplio, no solo por otras especies 
animales, sino en general vivas e inclusive climáticas. En suma, esto resalta 
el vínculo que las sociedades humanas mantienen con el medio ambiente y 
el cual es fundamental para su subsistencia. Se trata de un reconocimiento 
reflexivo principalmente de que se subsiste en una estructura colectiva, en 
una comunidad pues: “los pueblos amerindios tienen una cosmovisión del 
nosotros, que encarna ser comunidad, vivir-en-comunidad, trabajar-en-co-
munidad: se trata de una cosmovivencia con un carácter complementario, 



136

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
11(22). 2024

solidario, cooperativo, de ayuda mutua” (Meza, 2017, p. 147).

De esta forma, la identificación y correspondencia que se da dentro de la 
comunidad al reconocer ese “nosotros”, también se expande a un recono-
cimiento del entorno, del ecosistema, y por lo tanto de las especies vivas 
no humanas o incluso inanimadas, pues este reconocimiento del nosotros 
abarca tanto a los congéneres humanos, como a las plantas o los animales, 
y sus ecosistemas (bosques, selvas, desiertos y hasta las rocas conforman 
las montañas y sierras, etcétera). Otro factor clave para que las comunidades 
rurales étnicas desarrollen una ética ambiental desde su entorno colectivo, 
radica en sus circunstancias (o si se prefiere, sus “condiciones materiales 
de vida”), ya que, las zonas indígenas y rurales son las más afectadas por 
el cambio climático (Enciso, 2016). En conjunto, estos factores son determi-
nantes para que: 

Los pueblos indígenas defienden la propiedad colectiva de las tierras 
al entender que éstas proporcionan beneficios colectivos a toda la comu-
nidad, rechazando su posible apropiación individual y entendiendo que la 
labor que ellos, pueblos indígenas, tienen en relación con la tierra es su 
conservación y preservación para las generaciones venideras. (Gaona, 
2013, p. 144). 

De esta forma, es evidente cómo la ética comunitaria se vincula directa-
mente con el cuidado del medio ambiente y con la cosmovisión. Es decir, 
la ética comunitaria es también un conjunto de expresiones culturales con 
impactos prácticos que se traducen en el beneficio o el mantenimiento de la 
calidad de vida de dichos asentamientos humanos y de las demás involucra-
das en el hábitat. Asimismo, la idiosincrasia se presenta como un proceso 
que se va concientizando y formando dentro de la convivencia colectiva se 
vuelve significativa. Como consecuencia: 

Reconocer los conocimientos, innovaciones, prácticas, instituciones y 
valores de los Pueblos Indígenas y las comunidades locales y garantizar 
su participación e inclusión en la gobernanza ambiental suele mejorar la 
calidad de vida de esos pueblos y comunidades, y la conservación, la 
restauración y el uso sostenible de la naturaleza, lo cual es importante 
para la sociedad en su conjunto. (Conde, 2022, p. 15). 

En este sentido la ética comunitaria, en relación con el cuidado de la nat-
uraleza y sus territorios, funge también como un puente entre la comunidad y 



137

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

su formación autodidacta externa. Con ello, se ha permitido que, además de 
los conocimientos tradicionales y culturales, los pueblos se sigan formando 
en la apropiación y reapropiación social de herramientas que les permitan 
una defensa constante de sus territorios, a partir de discursos estructurados 
bajo su modo de vida en contraposición con la visión hegemónica mercantil-
ista del capitalismo. En síntesis, la puesta en práctica de la ética comunitaria 
permite la reivindicación del medio ambiente y con esto restablecer la calidad 
de vida de los habitantes de sus comunidades. Siendo así, también se puede 
observar cómo la cuestión Ética, que en este caso es de tipo comunitaria, se 
entrelaza con aspectos políticos, económicos, y culturales que en conjunto 
desembocan en la posibilidad de mejorar o mantener los modos y la calidad 
de vida por medio de una concientización y un posicionamiento eco-político 
frente a la crisis socioambiental actual.

El producto implícito de esta argumentación deviene en un posicionamiento 
ecologista que aboga a favor de las comunidades a través de una reflexión 
sobre lo que se puede aprender de las mismas en términos de sus códigos 
de interacción con su entorno. Insistimos: la reivindicación por los modos de 
vida de las comunidades rurales u originarias y el desarrollo implícito de su 
ética comunitaria se puede entender también como una especie de educación 
ambiental, de la cual se puede aprender, En resumen, el planteamiento aquí 
desarrollado pretende destacar lo coextensivo entre este tipo de Ética y Ed-
ucación en relación con los cuidados, la protección y la defensa del medio 
ambiente.

Conclusiones 

Mediante la Ética comunitaria el individuo se concientiza y educa, desar-
rollando su raciocinio y actuando bajo sus circunstancias con relación al plano 
de lo colectivo. A su vez, esto permite la atención del cuidado y la acción 
individual a partir de las condiciones comunitarias, la cuales tienden a ser 
más eficientes y óptimas que la lógica individualista. Pero es por medio del 
reconocimiento y de las acciones individuales donde se muestra el hecho de 
que el entorno es fundamental para un mejor desarrollo y la plena realización 
de sus habitantes. Resulta entonces que el cuidado del medio ambiente es 
una expresión de la Ética comunitaria y de la Educación ambiental. De otra 
manera, se puede decir que: “la comunidad perfecta es la plena realización del 
individuo particular mismo” (Dussel, 2016, p. 206). Desde este sentido, en el 
respeto y la concientización de la relación que los seres humanos mantienen 
con la naturaleza, se realiza también otro elemento fundamental que es el 



138

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
11(22). 2024

cuidado de las comunidades, y con ello, la subsistencia de los miembros que 
las conforman, mostrando así, una expresión práctica de la Ética comunitaria 
como Educación ambiental. 

El medio ambiente es otro asunto en el que los intereses de las gen-
eraciones futuras tienen gran importancia: no hemos de pensar que el 
medio ambiente es importante “en sí mismo” para ver que su destrucción 
constituye una aberración moral; basta considerar lo que sucederá con 
la gente si se arruinan las selvas, las algas marinas y la capa de ozono. 
(Rachels, 2006, p. 304). 

Como corolario también es importante señalar la concientización que debe 
darse sobre identificar al principal causante o el factor que más determinad-
amente influye como agente desarticulador de comunidades, destructor de 
la naturaleza y contaminador del medio ambiente, que es el sistema políti-
co-económico y cultural capitalista. 

La crisis de la ecología planetaria se debe a que la producción cap-
italista contradice los ciclos de autoreproducción naturales (…) la crisis 
ecológica es entonces producida sistemáticamente por el capitalismo, no 
es un error de diseño sino un ingrediente esencial, connatural, inherente 
a la estructura de la producción capitalista. (Veraza, 2007, pp. 24-25). 

El proceder del capitalismo como sistema hegemónico se presenta como 
peligroso para la existencia y la biodiversidad, sobre todo cuando sus prin-
cipios y valores “éticos” actúa desde un enfoque egoísta que busca el ben-
eficio inmediato individual, o si acaso, para el reducido número de grandes 
capitalistas que lo componen. Cabe decir que este sistema no reconoce las 
consecuencias negativas que hay en la sobreexplotación del planeta, los 
cuales son efectos que no solo repercuten y afectan a grupos “pequeños” 
sino que provoca un daño en general a escala planetaria. En este sentido, 
proponemos a la educación ambiental entendida como el cuidado ecológico, 
la reivindicación de los derechos socioambientales y la protección de las áreas 
naturales a partir de las expresiones comunitarias en las que se refleja la 
preocupación genuina por perpetuar a la humanidad desde lo colectivo. En 
pocas palabras: “ejercer el derecho a solidarizarse en connotación comuni-
tarista, es participar activamente en la gestión del bien común”. (Cadena y 
Lozano, 2013, p. 79). 

El Bien común o el bienestar que no son posibles si no existen las condi-



139

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

ciones objetivas en el entorno natural, social y cultural. Para desarrollarlos, 
además de las condiciones objetivas señaladas, es necesario reconocer la 
importancia sobre el cuidado del medio ambiente en general, sus ecosistemas 
y sus recursos. En conclusión, la ética comunitarista es también una expresión 
de la Educación ambiental, cuando esta se constituye como una expresión 
social sobre las implicaciones éticas y ecológicas que se entrelazan desde 
el “pensar en común”. Finalmente, este “pensar común” solamente adquiere 
pleno sentido y vigencia cuando se entrelaza con la atención de las diversas 
problemáticas culturales, políticas económicas y por supuesto ecológicas 
que se presentan (Valerio, 2022). De esta manera la Ética comunitaria y el 
pensar desde lo colectivo puede ser un aliciente para procesos educativos, 
y pedagógicos por medio de la concientización y práctica ecológica, lo cual 
resulta vital para el cuidado del mundo.



140

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
11(22). 2024

Referencias 

Alonso, B. (2010). Historia de la Educación ambiental. La Educación ambi-
ental en el siglo XX. España: Asociación Española de Educación Ambiental. 

Brundtland, G. (1987). Nuestro Futuro Común. ONU. 

Cadena Olga y Lozano, J. (2013). El sentido de lo comunitario: tensiones 
entre el liberalismo y comunitarismo en territorios locales del Cauca, Colombia, 
en Revista Lebret, Número 5, pp. 71-86. 

Castillo, F. (2010). Filosofía práctica. Una antigua y nueva forma de hac-
er filosofía. Hermenéutica intercultural Revista de Filosofía. N° 18, 19, pp. 
141-169. 

Conde, K. (Et al). (2022). Manual para jóvenes indígenas sobre sus 
Derechos Territoriales. Herramientas para la resistencia indígena y defensa 
de la Madre Tierra. México: Red de jóvenes indígenas de América Latina y 
el Caribe. 

Cortina, A. (2013) ¿Para qué sirve realmente la Ética? Barcelona: Paidós. 
Dussel, E. (2016). Ética comunitaria. Caracas: El perro y la rana. 

Dussel, E. (2015) 14 Tesis de Ética. Buenos Aires: Editorial Docencia. 

Enciso, A. (2016). Zonas indígenas y rurales, las más afectadas por el 
cambio climático. México: Periódico La Jornada Martes 25 de octubre de 
2016, p. 31. 

https://www.jornada.com.mx/2016/10/25/sociedad/031n1soc 

Gaona, G. (2013). “El derecho a la tierra y protección del medio ambiente 
por los pueblos indígenas”. Nueva antropología, 26(78), 141-161. Recuperado 
en 02 de enero de 2024, de http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=s-
ci_arttext&pid=S0185-06362013000100007&ln g=es&tlng=es. 



141

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Gasparello, G. (2016). “Entre la montaña y Wirikuta. Defensa del territorio 
y patrimonio cultural y natural de los pueblos indígenas”, en Argumentos, vol. 
29, N° 81, mayo-agosto, pp. 221-239. 

Jiménez, L. (2007). En los albores del sujeto pedagógico. México: Univer-
sidad Autónoma de Zacatecas/Porrúa. 

Jiménez, R. (2000). “El comunitarismo en los pueblos indígenas de Méx-
ico”, en revista Arbor CLXV, 652, abril, pp. 747-757. 

Martínez, R. (2010) La importancia de la educación ambiental ante la prob-
lemática actual. Revista Electrónica Educare, Universidad Nacional Heredia, 
Costa Rica, vol. XIV, núm. 1, enero-junio, 2010, pp. 97-111. 

Marx, K. (2012). El Capital I. Crítica de la economía política. México: 
FCE. 13 

Mateos, A. (2009). Gramática Latina. México: Esfinge. 

Meza, G. (2017). “Ética de la investigación desde el pensamiento indígena: 
derechos colectivos y el principio de la comunalidad”, en revista de Bioética 
y Derecho, 41, pp. 141-159. 

Pimentel, J. (2009). Breve Diccionario Latín/Español, Español/Latín. 
México: Porrúa. 

Rachels, J. (2006). Introducción a la filosofía moral. México: FCE. 

Rojas, L. (2011). Iniciación al griego I. Método teórico-práctico. México: 
UNAM. 

Valerio, D. (2022). Community Ethics as a Possibility to Develop Di-
rect-Council Democracy, Plurality and Ecological Awareness in Rural and 
Indigenous Communities in Mexico, International Journal of Science, Tech-
nology and Society, 10 (3), pp. 121-129. 

Veraza, J. (2007). Leer el capital hoy. México: Itaca.


