
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 

 

 
Título del artículo / Título do artigo: Supuestos y posibilidades 
para una enseñanza de la filosofía a través del arte 

Autor(es): Ignacio Soneira 

Año de publicación / Ano de publicação: 2015 

DOI: 10.63314/ZCBN2087 

 
Citación / Citação 

Soneira, I. (2015). Supuestos y posibilidades para una enseñanza de 
la filosofía a través del arte. Ixtli: Revista Latinoamericana de Filosofía 
de la Educación, 2(3), 43-56. https://doi.org/10.63314/ZCBN2087 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

https://doi.org/10.63314/ZCBN2087


43

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Supuestos y posibilidades para una enseñanza de 
la Filosofía a través del Arte

Ignacio Soneira
Universidad de Buenos Aires

Ignaciosoneira2@hotmail.com

Ignacio Soneira es licenciado y profesor en filosofía por la Universidad de Buenos 
Aires, Magister en Historia del Arte por la Universidad de San Martín y doctorando 
en Artes y Teoría de las artes por la Universidad de Buenos Aires. Trabaja temas de 
estética en la filosofía de Martin Heidegger y sobre las relaciones en arte y política 
en la década del sesenta en Argentina.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 2 - Número 3 - 2015

pp. 43-56

El siguiente artículo inten-
ta explicitar por un lado 
una serie de supuestos 
sobre lo que es el arte y 
la filosofía en los modelos 
tradicionales de enseñan-
za de la filosofía, en los 
cuales se utiliza el arte 
como un recurso didácti-
co. Para tal propósito se 
analizarán una serie de 
actividades sugeridas en 
algunos de los manuales 
de filosofía más utilizados 
en los últimos años en 
la Argentina. En rigor, el 
trabajo busca dilucidar la 
manera en cómo operan 
estos supuestos, reducien-
do finalmente las potencia-
lidades que ofrecería una 
enseñanza de la filosofía 

Resumen - Resumo - Abstract

O presente artigo busca 
explicar, por um lado, uma 
série de suposições sobre 
o que é arte e filosofia nos 
modelos tradicionais de 
ensino de filosofia, nos 
quais se utiliza a arte como 
recurso didático. Para tal 
propósito, analisaram-se 
uma série de atividades 
sugeridas por alguns dos 
manuais de filosofia mais 
utilizados na Argentina nos 
últimos anos. De fato, o 
trabalho busca elucidar a 
maneira como operam es-
sas suposições, reduzindo 
as potencialidades que o 
ensino de filosofia centra-
do na arte ofereceria. Isso 
então permite outro aspec-
to de nosso trabalho. Nele, 

The following article at-
tempts to clarify on the one 
hand a series of assump-
tions about what is art and 
philosophy in the tradi-
tional models of teaching 
philosophy, in which the 
art is used as a teaching 
resource. For this purpose 
will be analyzed a series 
of activities in some of the 
manuals of philosophy 
more used in the past few 
years in Argentina. Strictly 
speaking, the work tries to 
elucidate the way in how 
they operate these as-
sumptions, reducing finally 
the potentialities that would 
offer a teaching philosophy 
that focuses on art. This 
enables key then the other 



44

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
2(3). 2015

centrada en el arte. Dicha 
clave habilita entonces el 
otro aspecto de nuestro 
trabajo. En el mismo inten-
taremos delinear un hori-
zonte en el cual arte y se 
filosofía se correspondan en 
el hecho educativo.

aspect of our work. In the 
same try to delineate a 
horizon in which art and 
philosophy are matched 
in the educational process.

Para citar este artículo:
Soneira, I. (20159: Supuestos y posibilidades para una enseñanza de la Filosofía a 
través del Arte. Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación. 2(3). 43-56.

Palabras Clave: Arte, Filosofía, Enseñanza, Recurso, Didáctica
Palavras-chave: Filosofia, Educação, Recursos, Ensino
Keywords:  Art ,Philosophy, Teaching, Resort

Recibido: 	09/10/2014	 	 Aceptado:  24/03/2015

tentaremos delinear um 
horizonte no qual a arte e a 
filosofia se correlacionem 
no ato educativo.



45

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Supuestos y posibilidades para una enseñanza de 
la Filosofía a través del Arte 1

Introducción

El tema que indica el título de este trabajo anuncia y explicita una posición 
a la vez. En efecto, utilizar algo para otra cosa implica instrumentalizarlo, 
condicionarlo en sus funciones, definirlo en su utilidad, transformarlo en una 
mediación para arribar a una finalidad específica. El caso del “recurso artís-
tico” no suele ser ajeno a la didáctica de la enseñanza de la filosofía, por el 
contrario, es una fórmula que se repite en manuales de texto, actividades, 
secuencias didácticas, etc. No obstante, vale la pena la pregunta ¿se puede 
enseñar filosofía a través del arte? Precisamente esa pregunta nos posiciona 
ante la necesidad circular de revisar aquello que entendemos por arte y por 
filosofía. Pero, antes de sumergirnos en las profundas aguas a las que nos 
llevaría esa especulación, también sería lícito preguntarnos ¿para qué lo va-
mos a hacer? Es decir, ¿en qué medida sería relevante pensar la enseñanza 
de la filosofía desde el arte?¿En qué sentido ello sería un aporte al campo 
específico de esta disciplina? La respuesta a estas preguntas nos posiciona 
ante una serie de cuestiones que van desde la necesidad de generar un 
insumo para la didáctica de la filosofía, hasta una reflexión eminentemente 
filosófica que analiza el estatus del arte y la filosofía en las discusiones teóricas 
contemporáneas. Por ello, es menester definir los alcances y búsquedas del 
presente trabajo. Intentaremos entonces dejar en evidencia que:

a)	 En toda pretensión de plantear una reflexión semejante en el ámbito 
educativo, existe un previo compromiso filosófico con lo que es arte y 
con lo que es filosofía, no siempre traslúcido al momento de proponerlo 
en el aula. Ello se hace evidente en la inadecuación entre el arte y el uso 
de éste como motivador para la enseñanza de la filosofía.

1 Este trabajo parte de una indagación conjunta con Muriel Vázquez, llevada adelante 
desde sus inicios a partir de experiencias áulicas



46

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
2(3). 2015

b)	 En los tradicionales usos del arte en la enseñanza de la filosofía, el 
mismo queda reducido a un mero instrumento y, por tanto, cercenado 
en tanto forma de pensamiento y expresión específica.

c)	 Resulta relevante explorar la relación entre estos dos ámbitos o mo-
dos de pensamiento, no sólo por los aportes específicos que le ofrece 
a la didáctica de la filosofía, sino también por una razón básicamente 
filosófica que nos posiciona nuevamente ante el filosofar que subyace a 
toda enseñanza de la filosofía. 

Para llevar adelante nuestro trabajo relevaremos algunas actividades de ma-
nuales escolares de filosofía de nivel secundario en los cuales filosofía y arte 
se encuentren implicados, a los fines de revisar los supuestos y consecuencias 
que se desprenden de dichas propuestas. En un segundo lugar, buscaremos 
analizar la relevancia de hacerse la pregunta y la pertinencia de asumir una 
propuesta de enseñanza de la filosofía a través del arte bajo la forma de una 
metodología. Finalmente, intentaremos establecer un marco teórico para la 
propuesta, explicitando que la apelación al arte por parte de la filosofía es un 
tema de actualidad e interés para el debate filosófico. 

SUPUESTOS ACRÍTICOS SOBRE ARTE Y FILOSOFÍA EN LAS ACTIVI-
DADES DE LOS MANUALES DE TEXTO

El recurso artístico en el marco de la motivación	

Frecuentemente nos encontramos con diversas actividades que parten de 
una fórmula considerada artística para generar interés en el grupo de estu-
diantes y presentar de una “manera más accesible” el contenido filosófico. 
En esa clave, podemos analizar la propuesta del manual de Filosofía 5.ES de 
la Editorial “Tinta Fresca”. En el contexto de la primera de las unidades en la 
cual se aborda el problema de “la utilidad de la filosofía”; el libro sugiere tra-
bajar con la película Plata quemada, basada en la novela del escritor Ricardo 
Piglia  2. A partir de la proyección de la película se les pide a los estudiantes 

2 Ver en Raffín Marcelo, Filosofía 5 ES, La Plata: dirección General de Cultura y 
Educación de la provincia de Buenos Aires. 2007, p. 6. El cual en su primera edición 
fue publicado por la editorial “Tinta fresca” (2006).



47

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

que vinculen ciertos elementos de la misma con contenidos específicos de la 
materia, como por ejemplo: la relación entre Tales de Mileto y la vida práctica. 
La forma de abordar el film y vincularla con los contenidos es a partir de con-
signas como: “relacionen el fragmento de la película en el cual los protago-
nistas queman la plata con la segunda anécdota de Tales de Mileto” o “¿Por 
qué la gente consideraba que los ladrones eran verdaderos asesinos cuando 
quemaban la plata?” Más allá de que la utilización del recurso nos parezca 
bastante tradicional (hemos hecho esto como alumnos infinidad de veces y 
posiblemente también alguna como docentes); claramente la intención de la 
propuesta consiste en que a partir de un recurso motivador –lo audiovisual, 
medio que aparentemente es una atracción en sí mismo– se pueda abordar 
un contenido filosófico. El contenido es “extraído” entonces de la película y la 
misma sólo es analizada en función de ese contenido específico de la currícula 
de filosofía. Pero ¿en qué lugar quedan las sensaciones y emociones que 
despierta su proyección? ¿Y en cuál las identificaciones que el espectador 
efectúa con los personajes, los valores implicados, la secuencia narrativa, los 
efectos? ¿Qué margen queda para el análisis de la composición, la fotografía, 
la actuación, el guión, etc? ¿Qué lugar para los otros posibles pensamientos 
y reflexiones que dispara el encuentro con una obra de arte? ¿Cuál para el 
juego de las interpretaciones o las conexiones con la vida vivida? ¿En qué 
sentido podríamos decir entonces que hay una “valoración artística” de lo 
utilizado? Claramente el arte ha quedado aquí reducido a un mero recurso, un 
medio “no tan aburrido” como la clase expositiva para llegar al concepto. En 
efecto, el arte ha sido relegado a una función para, finalmente, ser sometido 
al imperio dogmático del contenido filosófico curricular.

Por otro lado, en el Manual de polimodal Santillana del año 1999 podemos 
observar la utilización de una historieta del humorista gráfico argentino Carlos 
Loiseau (Caloi), con el objetivo de introducir una posterior reflexión sobre as-
pectos de la ética relacionados con la pregunta: “¿cómo se determina lo que 
está permitido y lo que debe ser prohibido?” y una invitación a redactar normas 
de convivencia entre los alumnos en el aula. En este caso, lo artístico visual 
de la historieta es limitado a ser un mero ilustrador, ya no de un concepto o 
contenido filosófico, sino solamente de un término (“prohibido”, palabra que 
aparece en la viñeta) relacionado con un concepto filosófico propio de una 
teoría ética que pasará a ser estudiada por los alumnos (El de “deber” de la 
ética kantiana). En este sentido, lo fundamental de la utilización del dibujo 
consiste en relacionar esas palabras que resultan disparadoras a la hora de 



48

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
2(3). 2015

esbozar la ética kantiana, sin la necesidad de ningún tipo de reflexión direc-
cionada sobre la realización gráfica misma, sus elementos iconográficos o el 
humor como un estado anímico diferencial para el pensamiento 3.

No es distinta la situación en la unidad 3 del manual de “Tinta Fresca”, vin-
culada al problema del conocimiento, en la cual se presenta como actividad 
inicial y disparadora de la problemática, el análisis de la famosa pintura de 
Rembrandt La lección de anatomía del doctor Nicolaes Tulp. En esa instan-
cia, las consignas que guían el análisis afirman: 1) “En grupos describan la 
escena que representa la pintura”, 2) “¿cómo se relaciona esta escena con 
el problema del conocimiento?” En rigor, el capítulo se había iniciado con una 
descripción de las ideas principales del Ensayo sobre el entendimiento huma-
no de Locke y con el análisis de la pintura se quiere presentar un disparador 
que permita establecer un puente entre dicha problemática y la imagen. De 
todos modos, el dispositivo es el mismo que en el caso de la película o la 
historieta. Lo importante no es la obra de arte ahí presente sino “lo que ella 
debe decir” relevante para la clase de filosofía. Lo importante sería entonces 
el concepto a reponer, tal y como lo plantearon los grandes del panteón de 
la historia de la filosofía. 

Sin ahondar demasiado en el tema,  podemos encontrar un paralelo entre esta 
concepción de arte y aquella que Susan Sontag critica en su famoso ensayo 
“Contra la interpretación” 4. Allí la autora establece una diferenciación entre 
forma y contenido en el arte, asumiendo que a lo largo de la historia de ésta 
última siempre se ha exaltado el contenido por sobre la forma, al punto que 
la relación con las obras se ha limitado a intentar dilucidar (interpretar) qué 
dicen. Esta operatoria transforma a la interpretación en la traducción de un 
contenido que, en definitiva, sería el lugar en el que muere el arte.

El recurso artístico en el marco de la producción

Muchos docentes suelen considerar que la modalidad artística puede ser 
mucho más prolífica para expresar determinadas ideas que, en un lenguaje 

3 Ver en Raffín Marcelo, Filosofía 5 ES, La Plata: dirección General de Cultura y 
Educación de la provincia de Buenos Aires. 2007, p. 6. El cual en su primera edición 
fue publicado por la editorial “Tinta fresca” (2006).

4 Sontag, Susan, Contra la interpretación y otros ensayos, Buenos aires, Alfaguara, 
1996.



49

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

enunciativo, serían pobres y rudimentarias (además de apáticas y repetitivas). 
Es así que se les pide a los estudiantes que presenten sus ideas a través de 
fotomontajes, collages, historietas, dramatizaciones, etc. Actividades que, 
muchas veces, suelen ser motivadoras y conducentes al acto creativo. Pero 
¿cómo se dan efectivamente esas propuestas?

Podríamos tomar algunos ejemplos, nuevamente recuperados a partir de 
libros de texto, con la intención de analizar el alcance del recurso artístico 
en relación a la enseñanza de la filosofía. El primer ejemplo que traemos a 
colación se presenta en el Manual de Filosofía de AZ Editora 5. En la página 
241 de dicho libro, en el marco de la actividad destinada a trabajar la lectura 
del fragmento del libro VII de La República de Platón, se propone que los 
alumnos realicen un “dibujo de la caverna, los prisioneros dentro de ella y 
el que ha sido liberado, saliendo al mundo externo”. Esta tarea constituye 
solamente uno de los cinco puntos propuestos por la actividad. Es interesante 
señalar que en ninguno de los otros puntos se propone que este dibujo sea 
analizado por los alumnos o se vean las diferentes formas de representar/
interpretar la escena. Se entiende, por lo tanto, que la producción artística 
en este caso tendría nuevamente una función meramente ilustrativa, con la 
finalidad de que los estudiantes puedan visualizar en una imagen la situación 
presentada por Platón.  

En el mismo manual se sugiere la realización de una técnica de dinámica 
grupal para “aplicar lo estudiado” en el primer capítulo del libro en el que se 
trabajaron temas como “¿Qué es la filosofía?” y “¿Quién es el filósofo?”. La 
técnica que se sugiere es la conocida como role-playing consistente en la 
dramatización de determinadas situaciones en las que los estudiantes repre-
sentan diferentes “papeles”. En términos artísticos, podríamos señalar que 
esta actividad sugiere una introducción a la práctica teatral y una utilización 
de sus técnicas de producción a la enseñanza de la filosofía.  Los objetivos 
planteados para la actividad se dirigen a adquirir conocimientos relacionados 
con los temas estudiados en el capítulo, desarrollar habilidades de expresión 
oral, de capacidad crítica y “aplicar adecuadamente conocimientos teóricos 
a situaciones verosímiles” 6. 

5 Frassineti de Gallo, Salatino; Filosofía, esa búsqueda reflexiva, AZ Editora S.A.,  
Buenos Aires. 2004.

6 Idem



50

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
2(3). 2015

Creemos que esta actividad permite ofrecer a la clase de filosofía un dinamis-
mo que no tendría si sólo se abocara al tratamiento teórico de los contenidos 
del manual. Sin embargo, llegados al punto del cierre de la unidad, podríamos 
preguntarnos respecto a la utilización de la dramatización teatral como recurso 
en el marco de la producción: ¿Qué agrega a lo que se estudió anteriormente 
sobre la filosofía? ¿Qué permite mostrar el hecho de poner en práctica esas 
ideas teóricas que hasta ese momento se encontraban en palabras escri-
tas? ¿Qué aportan el “diálogo” y la “representación” al significado mismo 
de la filosofía y del filósofo? ¿Cómo se pueden repreguntar, a partir de una 
exploración de los sentimientos y emociones que implicó la representación 
teatral, las formulaciones sobre las que versa el capítulo que cierra con esta 
actividad? ¿En qué medida se vinculan los sentidos y el uso del cuerpo en el 
hecho teatral con la teoría de Platón? ¿Cómo sentir entonces el concepto?

LA PERTINENCIA DEL ARTE EN LA ENSEÑANZA DE LA FILOSOFÍA

Volvemos a repetir una pregunta que ya hicimos antes: ¿qué tienen que ver, 
para el caso de la enseñanza, arte y filosofía? ¿Qué potencialidades puede 
esconder una respuesta a esta pregunta? Bien, hemos resaltado el papel que 
tiene el arte como motivador. Sabemos que la motivación se ha transformado 
progresivamente en la condición de posibilidad del aprendizaje, pero ¿en qué 
sentido el arte es un motivador? Para un adolescente posiblemente sea mucho 
más interesante, al menos hipotéticamente, ver una película que escuchar 
a un profesor hablar de Kant o que buscar respuestas en algún texto a unas 
preguntas consignadas por el docente en el pizarrón sobre algunos puntos 
centrales de la filosofía de Platón. Entonces, se nos sugiere que utilicemos 
el recurso artístico para motivar a que los estudiantes “lleguen” a Platón o a 
Kant de una manera no tan tormentosa y tediosa como la clase tradicional. 
Pero ¿qué hacemos cuando les pedimos después de ver la película que la 
comparen con la alegoría de la caverna o las ideas del mundo inteligible? 

En definitiva, como hemos visto, no sólo hay aquí una idea muy sesgada 
en juego de lo que es el arte –cosa que no siempre se problematiza– sino 
también de lo que es la filosofía. Utilizar el recurso artístico como un mero 
motivador implica, al menos desde un abordaje superficial, instrumentalizar 
al arte y con ello prescindir de sus potencialidades específicas. Dicha situa-
ción viene de la mano de otra que radica en el hecho de que, cuando se 
instrumentaliza el arte, se lo hace para enseñar una concepción tradicional 
de la filosofía. Con ello se sigue sosteniendo que enseñar filosofía consiste 



51

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

en reproducir su historia, sus autores y sus problemas, tamizados por algún 
manual y motivados por algún recurso medianamente agradable. Ello deja 
en evidencia una definición específica y sesgada de lo que es la filosofía y, 
además, revela que este supuesto se encuentra definitivamente instalado, 
aún cuando se pretenda modificar la práctica docente tradicional apelando a 
recursos artísticos. En esta clave, consideramos que para hacer que el arte 
participe verdaderamente en y con la enseñanza de la filosofía es necesario, 
en primer lugar, abrir la pregunta por la filosofía en todas sus dimensiones. 
Aceptando, para el caso, que el estudiante que participa, discurre y habita el 
aula pueda pensar filosóficamente, sin necesidad de acudir a una autoridad 
filosófica ni a una tradición canónica.

Por otro lado, el docente que utiliza recursos artísticos en el ámbito de la 
enseñanza de la filosofía, muchas veces se siente en la obligación de tener 
que brindar a sus alumnos “obras de arte”, designadas como tales por un 
criterio de autoridad, para desde allí trabajar contenidos filosóficos. Como 
vimos en el análisis realizado en el apartado anterior, esta transferencia 
suele realizarse en base al reconocimiento de la obra (como el cuadro de 
Rembrandt) o a la eficacia que se cree que la obra posee (el caso del cine). 
Sin embargo, muchas veces suele olvidarse o no percibirse que los jóvenes 
que pueblan el aula están constantemente vinculados con manifestaciones 
artísticas, con las cuales se sienten identificados, y estrecha y cotidianamente 
relacionados. Los jóvenes consumen arte, piensan arte, intercambian arte, 
producen arte. ¿Es ello habitualmente valorado en las aulas?

Esta forma de entender la realidad artística precisa de una concepción amplia 
de lo que se entiende por tal y no de una que lo confine a los límites estrechos 
de los círculos académicos o las tradiciones hegemónicas. Es decir, partir del 
arte como un fenómeno socio-cultural complejo que no necesariamente se 
encuentra enmarcado en un canon. Sólo de esta manera podremos visibilizar 
la cantidad de elementos artísticos a los que los alumnos acceden constan-
temente y que constituyen su identidad. Por lo tanto, tal vez sea necesario 
reflexionar sobre la necesidad de partir del arte que ya está en la escuela, 
más que intentar aplicar el arte desde el exterior, haciendo por ejemplo, que 
la música del auricular escondido en al oreja de ese alumno al que siempre 
llamamos la atención sea escuchado y pensado por todos. El arte está entre 
los estudiantes, es importante para ellos, el problema reside en no advertir las 
propias limitaciones al momento de valorar o rechazar esas formas artístico-
culturales. Ahora bien, las consecuencias difusas que se desprenden de 
nuestras advertencias, intentan componer el horizonte para una metodología 



52

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
2(3). 2015

en el cual las formas artísticas que preexisten a la clase de filosofía sean el 
espacio para el filosofar. Cuestión a la que buscaremos darle una forma más 
acabada en el siguiente apartado.

 Mas allá de lo que hemos afirmado, es relevante sostener que creemos que 
arte y filosofía son dos ámbitos autónomos e independientes. Arte y filosofía 
son dos maneras de pensar, distintas, divergentes, específicas. Pero ¿cómo 
vincularlas entonces en el hecho educativo? Y nuevamente, ¿por qué hacerlo? 

Un posible marco teórico para la fundamentación de una metodología

La cercanía entre arte y filosofía es antigua, tan antigua como el contundente 
poema de Parménides y tan cercana como la prosa oracular de Heráclito. 
Platón mismo ya consciente de ese origen difuso de la filosofía, dedicó sustan-
ciosas páginas de sus obras a intentar demostrar como la diferencia entre arte 
y filosofía residía en su disímil cercanía a la verdad. Él había vislumbrado que 
en el arte se alberga un poder de instauración de verdad que podía resultar 
sensiblemente eficaz al momento de educar pero que corría el riesgo de la 
falsedad. Por ello sostiene que los poetas épicos, aquellos que profesaban 
la teología homérica, debían ser expulsados de la República ideal. Ello es 
así porque ese tipo de poesía no sería filosófica, no buscaría la verdad y por 
tanto daría lugar a una moral distorsionada, fundante, en definitiva, de un 
sistema político que el pensador griego no consideraba genuino. Para Platón, 
arte y filosofía en apariencia se oponen, y lo hacen en el hecho educativo 
(Paideia), pero no sin antes haber sido pensadas juntas 7.

 La filosofía de hecho siempre se ha ocupado del arte, sea para elevarla 
al cielo de las ideas o para arrojarla al barro de pasiones. No hay sistema 
filosófico que no haya tenido algo que decir sobre esta práctica presente en 
todas las sociedades humanas. En ese camino creó “una ciencia del arte 
y la belleza”, forma en la que Baumgarten solía denominar a la Estética. 

7 Si bien existen innumerables lecturas sobre los famosos pasajes de La República, 
se mantiene un acuerdo en relación a la importancia que tenía la poesía épica sobre 
la Paideia, como una de los motivos centrales del argumento de Platón direccionado 
a la potencial expulsión de los poetas. Para esto ver: H. G. Gadamer, “Platón y los 
poetas”, en Estudios de Filosofía no. 3, Instituto de Filosofía de la Universidad de 
Antioquia, Bogotá, febrero 1997, pp. 87 – 108.



53

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Disciplina que ha demostrado las dificultades que reviste el entender ese 
primario modo de expresión. Progresivamente el arte se ha transformado en 
un problema central para la filosofía. Sus enigmas circundantes a la belleza, 
la verdad, la revelación, el genio se han mantenido hasta la aparición de las 
vanguardias. Allí el arte en tanto actividad histórica ingresa en un sinuoso 
laberinto del que ya no va a salir. Este gesto del arte coincide con una crisis 
de la filosofía de la que, en apariencia, tampoco hay punto de retorno: su 
divorcio definitivo de la ciencia 8.   

 Filosofía y arte ingresan en el “mundo contemporáneo” en un territorio común, 
un espacio de juego en el que se discute su autonomía, un campo en donde 
se libra una batalla entre ambas por adueñarse legítimamente del horizonte 
del pensamiento. Lugar en el que resulta necesario caracterizar no sólo la 
apelación al arte por parte de la filosofía contemporánea a los fines de una 
superación de un modelo metafísico que ya actuaba desde el método y el 
lenguaje; sino también la apelación a la filosofía por parte del arte con el ob-
jetivo de abrirse conceptualmente, repensarse y, en definitiva, redefinirse (o 
ingresar definitivamente al lugar de su indefinición). Es A. Danto quien afirma 
que en la época contemporánea las obras de arte se han transfigurado cla-
ramente en ejercicios de filosofía del arte (Danto, 2004, p. 96). Pero a la vez, 
los filósofos apelan de forma creciente a una retórica artística, a un afuera 
de la filosofía que resulta, en última instancia, un en el arte.

Vale la pena destacar en ese sentido las conocidas adopciones de poe-
tas y literatos por parte de muchos filósofos contemporáneos, entre otros: 
Baudalaire por parte de Benjamin, Beckett por Adorno o Celan por Gada-
mer; como el intento de establecer una forma intermedia entre literatura y 
filosofía como son los casos de Blanchot, Mallarmé, Artaud, Nietzsche o el 
último Heidegger. Todos ellos parecen coincidir en una crítica a un modelo 
de explicación científico de lo real y en el hecho que para poder decir cosas 
nuevas y liberar a las pasiones y al pensamiento en toda su dimensión, es 
necesario dar lugar a una forma de expresión renovada, acudir a un pensar 
“externo” a las enunciaciones teóricas. En esa línea de producciones, es 
recurrente la apelación al arte como recurso superador del lenguaje y de los 
límites que éste le impone al pensar, herramienta para presentar lo indecible, 

8 Al menos en la llamada “Filosofía continental”.



54

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
2(3). 2015

metodología para trasvasar el sentido de lo dado. La armonía que unifica los 
esfuerzos de estos autores se vincula a posibilidad de superar un modelo de 
pensamiento que se presenta como una mera repetición que pervive en las 
formas y no en el contenido.

Autores como A. Badiou nos recuerdan de todos modos que “el arte como 
pensamiento singular es irreductible a la filosofía” (Badiou, 2009, p. 14), por 
ello sería necesaria una “inestética”. De hecho, como él mismo afirma, arte 
y filosofía se vinculan a través de la educación:

Recordaremos que no existe educación sino por medio de verdades. 
Todo el insistente problema es que existan, ya que sin ellas la categoría 
filosófica de verdad es completamente vacía y el acto filosófico una 
racionalización académica. Éste existe indica una corresponsabilidad 
del arte, que produce verdades, y la filosofía, que, bajo condición de 
que existan, tiene como obligación y como tarea muy difícil, mostrarlas  
(Badiou, 2009, p. 60) 

Desde el camino de pensamiento planteado por Parménides y Heráclito 
pasando por la Paideia de Platón y el filosofo-artista de Nietzsche, hasta la 
educación como forma de democracia en Badiou; arte y filosofía se mues-
tran en un sendero en el cual, sin perder autonomía, se retroalimentan, se 
entrecruzan y se hacen posibles en el hecho educativo. 

CONCLUSIONES	

A lo largo de este trabajo hemos intentado sostener un conjunto de preguntas 
que no respondimos, sólo demostramos nuestro interés en recuperarlas y 
la relevancia de trazar algunas pistas. En esa tarea, buscamos dejar en evi-
dencia la manera en que el arte puede ser instrumentalizado por la filosofía 
en el marco de su enseñanza y como es factible con ello, esconder una idea 
profundamente dogmática sobre lo qué es la filosofía y sobre lo qué es (o 
debe ser) el arte. Esto último lo efectuamos con la intención de cristalizar los 
supuestos artísticos y filosóficos que preexisten en las aulas, mucho antes 
de las propuestas motivadoras o tediosas de los docentes de filosofía. En 
efecto, pusimos sobre la mesa la sospecha de que el arte, bajo una de las 
formas en las que puede ser entendido, está entrañablemente ligado a la vida 
de nuestros estudiantes y que por ello es central partir de allí a los fines de 



55

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

consolidar un estilo de enseñar y aprender filosofía. Dicha búsqueda resultaría 
necesaria no sólo por la urgencia de hacer de la filosofía en la escuela algo 
cercano y vinculado a la vida de quienes habitan el aula, sino porque también 
dicho camino es profunda y entrañablemente filosófico.

Todo nuestro trabajo siempre se encontró enmarcado en un universo teórico 
que expusimos sobre el final del mismo y que nos permitiría potencialmente 
encontrar un núcleo de discusión filosófica en el cual se ubicaría nuestra 
pregunta y, en definitiva, una futura y posible propuesta donde cual arte, 
filosofía y educación se encuentran implicados.

En la medida en que se hace necesaria la configuración de nuevas situacio-
nes de enseñanza y aprendizaje resulta imprescindible modificar de alguna 
manera los modelos existentes, para que sean capaces de dar respuesta a 
las necesidades que el panorama presentado aquí origina. Por esto sugerimos 
la posibilidad de hablar de una “metodología” y cuestionamos en oposición 
a ello el concepto de recurso. En definitiva, de lo que se trata es de asumir 
que la tarea de enseñar filosofía es básicamente filosofar y si se quiere ha-
cer a través del arte, es necesario refundar lo que está instituido, abriendo 
la pregunta por el arte y por la filosofía en toda su dimensión, más allá del 
desamparo que ello pueda generar. 

BIBLIOGRAFÍA

Badiou, A. (2009). Pequeño manual de inestética. Buenos Aires: Prome-
teo.

Danto, A. (2004). La transfiguración del lugar común. Buenos Aires: Pai-
dós.

Di Sanza, Fernández y La Porta. (1999). Manual de Filosofía, Polimodal.
Buenos Aires: Ediciones Santillana S.A. 

Frassineti de Gallo, S. (2004). Filosofía, esa búsqueda reflexiva. Buenos 



56

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
2(3). 2015

Aires AZ Editora S.A.

Gadamer, H.-G. (1997). Platón y los poetas. Estudios de Filosofía. Instituto 
de Filosofía de la Universidad de Antioquia, Bogotá. (3). 87–108.

Raffin, M. (2007). Filosofía 5 ES, La Plata: Dirección General de Cultura 
y Educación de la Provincia de Buenos Aires.

Sontag, S. (1996). Contra la interpretación y otros ensayos. Buenos aires, 
Alfaguara.


	6318679bc3c0ca7e0128d9adb111860751546691bcc2d07f4272fcd197f84c48.pdf
	dddfa9994853c3c2d1afbb1e28ce960e9ae4444eeeee5c13f3729f06c239522f.pdf

