
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 
 

 
Título del artículo / Título do artigo: Deleuze e os signos da 
escola contemporânea 

Autor(es): Lisete Bampi, Gabriel Dummer Camargo 

Año de publicación / Ano de publicação: 2015 

DOI: 10.63314/XDIM3840 

 
Citación / Citação 

Bampi, L. & Camargo, G. D. (2015). Deleuze e os signos da escola 
contemporânea. Ixtli: Revista Latinoamericanade Filosofía de la 
Educación, 2(4), 265-280. https://doi.org/10.63314/XDIM3840 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

https://doi.org/10.63314/XDIM3840


265

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

Deleuze e os signos da escola contemporânea

Lisete Bampi
Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS)

lisete.bampi@ufrgs.br

Gabriel Dummer Camargo 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS)

gabriel.dummer@ufrgs.br

Lisete Bampi é Licenciada em Matemática e Doutora em Educação pela Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). Professora do Departamento de Ensino e 
Currículo da Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS), desenvolvendo 
temas que se relacionam com o aprender, a experiência, o pensamento e a expressão.

Gabriel Dummer Camargo é Licenciado em Matemática pela Universidade Federal 
do Rio Grande do Sul (UFRGS) e professor da Escola Estadual de Ensino Médio 
André Leão Puente em Canoas/RS. Cursa Mestrado em Educação na Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS), desenvolvendo temas que se relacionam 
com o aprender, a experiência, o pensamento e a expressão.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 2 - Número 4 - 2015

pp. 265-280

Os caminhos da pesquisa en-
volvida neste artigo instigam-
nos o pensamento acerca 
dos signos do aprender. A 
pesquisa tem uma história cir-
cunscrita em programas como 
o PIBID – Programa Institucio-
nal de Bolsas de Iniciação à 
Docência –, passando pelos 
estágios de Docência em 
Educação Matemática, se-
guindo entre ressonâncias de 

Resumen - Resumo - Abstract
Los caminos de la investi-
gación relacionada en este 
trabajo nos incitan el pensa-
miento acerca de los signos 
del aprender. La investigación 
se desarrolla entre programas 
como PIBID – Programa Insti-
tucional de Becas de Iniciación 
a la Docencia –, pasando por 
prácticas de Docencia en Edu-
cación Matemática, siguien-
do entre resonancias de un 

The paths of the research 
involved in this paper instigate 
us to think about the signs of 
learning. The research itself 
is circumscribed to programs 
such as PIBID – Scholar-
ship Institutional Program 
for Beginning Teachers –, 
and supervised practices in 
Mathematics Education, also 
traveling through resonances 
of a project on “learning” in 



266

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
2(4). 2015

um projeto sobre o “aprender” 
em Deleuze. Em meio às pos-
sibilidades de fazer e pensar a 
escola contemporânea, ques-
tões permeiam-nos na busca 
deste aprender repleto de 
signos a serem interpretados. 
Para percebê-los há a neces-
sidade de uma sensibilidade 
aberta – tanto de professores 
quanto de estudantes –, aos 
encontros que os signos po-
dem proporcionar para pensar 
as experiências de sala de 
aula com a pesquisa em edu-
cação. Os mundos dos signos 
mesclam-se com o aprender 
possível da escola, abrindo 
brechas, onde professores e 
estudantes podem escapar, 
envolvendo-se em suas de-
cifrações. Compreendemos 
a necessidade dos caminhos 
já existentes que se cercam 
em didáticas (imprevistas e 
possíveis) – repletas de hie-
róglifos a serem interpretados 
–, que podem dar a conhecer 
algo a ser recriado com o 
nosso aprendizado em outros 
tempos e espaços. Buscamos 
observar certa nuance entre 
uma didática necessária e pos-
sibilidades de encontros com 
os signos do aprender, onde a 
sensibilidade de professores 
e estudantes pode desbra-
var outros e novos saberes, 
integrando-os nas escolas da 
América Latina.

proyecto sobre el “aprender” 
en Deleuze. Entre las posi-
bilidades de hacer y pensar 
la escuela contemporánea, 
algunas cuestiones nos tras-
pasan en la búsqueda de este 
aprender repleto de signos por 
interpretar. Para percibirlos es 
necesaria la existencia de una 
sensibilidad abierta – tanto de 
profesores como de estudian-
tes –, a los encuentros que los 
signos pueden proporcionar 
para pensar las experiencias 
de la clase con la investigación 
en Educación. Los mundos de 
los signos se mezclan con el 
aprender posible de la escue-
la, abriendo brechas, en las 
que profesores y estudiantes 
pueden escapar, involucrán-
dose en sus descifres. Com-
prendemos la necesidad de 
caminos ya existentes que se 
encuentran en didácticas (im-
previstas y posibles) – repletas 
de jeroglíficos por interpretar –, 
que pueden dar a conocer algo 
a ser recreado con nuestro 
aprendizaje en otros tiempos 
y espacios. Buscamos obser-
var ciertos matizes entre una 
didáctica necesaria y posibi-
lidades de encuentros con los 
signos del aprender, en que 
la sensibilidad de profesores 
y estudiantes puede resultar 
en otros y nuevos saberes, 
integrándolos en las escuelas 
Latina.

Deleuze. Amongst the possibi-
lities of doing and thinking the 
contemporary school, ques-
tions pervade us in the search 
for such learning full of signs 
to be interpreted. In order to 
perceive them arises the need 
for an open sensitivity – from 
both, teachers and students–, 
towards the encounters the sig-
ns may provide us to help think 
the classroom experiences as 
related to educational research. 
The worlds of signs blend with 
the learning possible in school, 
opening breaches through 
which teachers and students 
can escape, involving them-
selves in their decipherment. 
We understand the need for 
already existing paths that are 
surrounded by (unpredictable, 
yet possible,) didactics – full of 
hieroglyphs to be interpreted –, 
which may reveal something to 
be recreated with our learning 
in other times and spaces. 
We seek to observe certain 
nuances between a necessary 
didactic and possibilities of 
encounters with the signs of 
learning, so that the sensibility 
of teachers and students may 
unleash new and different kinds 
of knowledge, integrating them 
in the schools of Latin America.

Para citar este artículo:
Bampi, L. y Dummer Camargo, G. (2015). Deleuze e os signos da escola contem-
porânea. Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación. 2(4). 265-280

Palavras-chave: Deleuze. Aprender. Signos. Didática. Escola.
Palabras Clave:  Deleuze. Aprender. Signos. Didáctica. Escuelas.
Keywords: Deleuze. Learning. Signs. Didactic.School.
Recibido: 	 01-06-2015		  Aceptado:  10-08-2015



267

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

         O emergente

Os signos do aprender tornam-se o foco deste artigo, sustentando-se no 
aprendizado de estudantes e professores inquietados com o que emerge 
na escola contemporânea. Dialogamos com as palavras e os saberes das 
experiências entre disciplinas que constituem espaços de formação, vis-
lumbrando um aprendizado que não se firma somente na transmissão ou 
na memorização de conteúdos, mas nos mundos possíveis dos signos que 
podem revelar um ser artístico. Os mundos dos signos mesclam-se com o 
aprender possível da escola. O que queremos consiste em perceber esses 
signos e, assim, instigados pela potência do aprender expresso por Deleuze 
(2003), vislumbrar encontros que se manifestam em uma educação genuína 
‒ quem dirá num pensamento novo ‒ e, até mesmo, diferente.

Na primeira seção, vamos observar que signos são esses e, a seguir, suas 
possíveis conexões com a escola contemporânea. Na seção seguinte, ex-
ploramos possibilidades de encontros com os signos do aprender para com 
Deleuze (2003) e Agamben (2013), pensar no que pode o professor ‒ sensível 
aos signos ‒, diante das brechas que surgem nas salas de aula. Por fim, res-
saltamos a necessidade de se estar atento a essas brechas, onde os signos 
do aprender podem escapar, deixando-nos envolver em suas decifrações.

Quem sabe, assim, poderemos ver surgir um professor contemporâneo, 
dando a conhecer uma educação de qualidade ‒ aquela que vislumbramos 
nas escolas e na universidade. Sensível aos encontros com os signos do 
aprender, o professor contemporâneo dispõe-se a esgotar o possível em 
sala de aula, indo além do cansaço cotidiano e de uma didática instituída em 
metodologias, planejamentos e teorias afins. Percebendo certa nuance entre 
uma didática necessária, e possíveis encontros com os signos do aprender, 
com Deleuze (2003), aposta na sensibilidade de estudantes e professo-
res que, trabalhando juntos, podem desbravar outros e novos horizontes, 
integrando-os nas escolas da América Latina. 

Deleuze e os signos da escola contemporânea



268

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
2(4). 2015

Os signos e o aprender

Com Deleuze (2003), sustentamos o argumento de que o aprender diz 
respeito, essencialmente, aos signos que são “objeto de um aprendizado 
temporal, não de um saber abstrato” (Deleuze, 2003, p. 4). Deleuze, por sua 
vez, inspira-se na obra de Marcel Proust – Em busca do tempo perdido –, 
expressando-a como o relato de um aprendizado que oferece domínios de 
signos: signos da mundanidade, do amor, das impressões ou qualidades 
sensíveis, e da arte – signos essenciais que transformam todos os outros. 

A obra de Proust não é voltada para o passado e as descobertas da me-
mória, mas para o futuro e os progressos do aprendizado. O importante 
é que o herói não sabe certas coisas no início, aprende-as progressiva-
mente e tem a revelação final (Deleuze, 2003, p.25).

Curioso notar que a Recherche, “ritmada não apenas pelos depósitos ou 
sedimentos da memória”, passa por “séries de decepções descontínuas e 
pelos meios postos em prática para superá-las” em cada uma delas (Deleuze, 
2003, p.25). Desde então, a decepção torna-se um momento fundamen-
tal da busca ou do aprendizado. Decepcionamo-nos quando o objeto do 
aprendizado não nos revela o segredo que dele esperávamos. Todo objeto 
emite impressões, sinais, estados que querem dizer algo ‒ signos a serem 
interpretados, traduzidos ou decifrados. Aprender, desta forma, não se limita 
aos muros da escola, ou ao ato de ensinar do professor, mas se dá a todo 
o momento, em todo lugar onde haja signos que forcem o pensamento na 
busca por sua decifração.

Aprender, então, torna-se em ‒ de início ‒, “considerar uma matéria, um objeto, 
um ser, como se emitissem signos a serem decifrados, interpretados. Não 
existe aprendiz que não seja egiptólogo de alguma coisa” (Deleuze, 2003, 
p. 4). O que ocorre em todo o aprendizado remete aos encontros inusitados 
com signos que afetam o corpo, a mente e o pensamento. Os atos de “deci-
frar”, “traduzir” e “interpretar” signos constituem a própria busca que também 
pode ser pensada como um manancial de experiências que se esvaem com 
o aprendizado. 

A mundanidade consiste no primeiro mundo dos signos, sendo que “não existe 
meio que emita e concentre tantos signos em espaços tão reduzidos e em tão 
grande velocidade” (Deleuze, 2003, p. 5). O segundo mundo manifesta-se no 
amor em que “o ser amado [...] exprime um mundo possível, desconhecido de 



269

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

nós. O amado implica, envolve, aprisiona um mundo que é preciso decifrar, 
isto é, interpretar” (Deleuze, 2003, p.7). No terceiro mundo, surgem os signos 
sensíveis que nos proporcionam uma estranha alegria e, em seu potencial 
de cores e possibilidades de sentidos, relatam experiências singulares em 
meio ao aprender que se move em criações artísticas. (Deleuze, 2003, p. 
10-11). E, por fim, chegamos ao mundo da arte, signos que reagem sobre 
todos os outros, visto que “todos os aprendizados pelas mais diversas vias, 
são aprendizados inconscientes da própria arte” (Deleuze, 2003, p.13).

Os mundos dos signos são indissociáveis entre si, não encontramos regras 
ou sequências que possibilitem precisá-los no âmbito didático. Todavia, po-
demos buscar ilustrações, exemplos, onde os signos, de modo característico, 
“aparecem” numa sala de aula. Os signos mundanos, neste contexto, são os 
primeiros signos, tornando-se superficiais. No entanto, eles são necessários 
ao aprendizado que sem eles “seria imperfeito e, até mesmo, impossível” (De-
leuze, 2003, p.6). Tais signos ganham o aspecto dos dados, das informações 
vazias em si, no entanto, repletas em potências, contendo “uma perfeição 
ritual, como que um formalismo que não se encontrará em outro lugar” (De-
leuze, 2003, p.6). Neste contexto, a transmissão do conhecimento, na qual 
a memória possui um grande efeito, torna-se necessária aos professores e 
estudantes, assim como a decepção com o objeto de aprendizado.

Os conteúdos dados, as fórmulas decoradas, os exemplos seguidos, as 
palavras do professor, tornam-se signos mundanos em si mesmos. Neste 
caso, um espaço de possibilidades pode se abrir, dando a ver algo ainda não 
revelado por um signo que aparecia, por exemplo, na forma de um caderno 
rabiscado. Como acontecimento (Gallo, 2013), o aprender manifesta signos 
possíveis de serem decifrados, mobilizando o pensamento. O amor torna-se 
sublime, por assim dizer, remetendo a um querer que se deixa afetar pelo 
signo que convida ao decifrar, consiste em “procurar explicar, desenvolver 
esses mundos desconhecidos que permanecem envolvidos no amado” (De-
leuze, 2003, p.7).

O signo amoroso encontra-se envolvido na arte, seduzindo-nos enquanto que 
conduz nossos atos a serem decifrados. Provocando a vontade incontida de 
explorá-lo, de tê-lo enquanto mundo próprio, surge o ciúme conduzindo nossos 
atos com todos os seus perfumes. O signo amoroso, muitas vezes, torna-
se ilusório e trabalhoso. Pois, ao não se deixar mostrar, quando “atiçado”, 
ele traz consigo formas que nem sequer imaginávamos e mundos que não 
nos pertencem. Nestes instantes, surge a decepção com suas vestes mais 



270

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
2(4). 2015

desconfortáveis e na moda, trazendo o sofrimento de um aprofundamento, 
podendo nos fazer desistir da nossa busca da verdade ou aprendizado (De-
leuze, 2003). 

Com perseverança (Spinoza, 2007), prosseguimos, observando que a arte 
envolve-se no aprendizado almejado em meio a tantos outros que escapam 
das formas já existentes, expressando-se nos movimentos de pensamento 
que pode dar a conhecer uma verdade. O acaso dos encontros, e a pres-
são das coações, manifestam-se como temas fundamentais da Recherche, 
mostrando-nos a necessidade daquilo que surge quando começamos a 
pensar no próprio pensamento.

A procura da verdade torna-se no “abraço” do signo amoroso que já traz 
consigo signos sensíveis em ação ‒ um sentir instigante que faz mover 
outros e novos signos em nós mesmos. Nos mundos que se abrem com a 
experiência do pensar, dispostos a experimentá-los enquanto um decifrar 
que se revela, os signos sensíveis podem nos aproximar do objeto da nossa 
busca, da obra de arte.  Quando os três mundos de signos reagem entre si, 
esgotando todas as suas possibilidades, a arte surge enquanto experiência 
singular de um aprender genuíno no pensamento. 

Neste contexto do aprender, enxergamos o professor na escola, e o que ele 
pode, mediante as possibilidades do seu ensinar, perante a multiplicidade 
de signos do aprender. Observando a matéria didática que se descola do 
aprendizado de professores e estudantes, num primeiro momento, questio-
namo-nos sobre como extravasar os signos mundanos já existentes e, então, 
possibilitar encontros com os signos amorosos, enquanto mundo seguinte 
do aprendizado. Podemos exemplificar de duas maneiras as possibilidades 
de encontros com signos amorosos: a primeira é como certo “apetite” pelo 
signo mundano a ser interpretado, ou melhor, como uma “vontade” pelo ali-
mento oferecido. Surgindo na fome do corpo, o apetite como necessidade de 
energia manifesta-se mediante um cansaço de atividades repetitivas, mesmo 
que diferentes. A segunda consiste em uma maneira, nem sempre eficiente, 
surge nos sentidos, manifestando-se no gosto daquilo saboreamos. Pode 
ser bonito ou cheiroso? Apetitoso ou provocante?

Ora, o apetite surge enquanto o esforço pelo qual cada coisa encoraja-se 
a perseverar no seu ser, cada corpo na extensão, cada alma ou cada ideia 
no pensamento, torna-se conatus (Spinoza, 2007; Deleuze, 2002). Qual é 
o alimento oferecido nas salas de aula? Conteúdos, exercícios, exemplos, 



271

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

explicações, ilustrações. Há mais, mas também, há menos. E o menos, às 
vezes, rende mais, desde que tenhamos uma sensibilidade aberta aos signos 
que nos afetam nas experiências com a sala de aula. Na sala de aula um 
mundo de possibilidades descortina-se perante estudantes e professores.

Os signos e as experiências da sala de aula

Quanta coisa pode-se fazer na sala de aula para proporcionar um ensino de 
qualidade? Quanta coisa consegue-se realizar para possibilitar um aprender 
firmado na necessidade dos signos? São muitas as possibilidades em meio 
à diversidade de didáticas e metodologias de que temos registros na nossa 
memória e nos instrumentos e conhecimentos que se criam nas práticas do 
dia a dia. Todas as possibilidades possuem seus resultados, segundo de-
terminado momento, de acordo com determinado lugar, observando certas 
relações de determinada época (Agamben, 2013).

Com um olhar fixo em nossa época, rente aos acontecimentos da sala de 
aula, tais possibilidades vinculam-nos como professores em experiências 
singulares de épocas distintas, exigidos de acordo com a necessidade dos 
signos da escola e da sala de aula ‒ nossa época. Atentos ao aprender ex-
presso por Deleuze (2003), os professores podem vislumbrar os signos como 
encontros fortuitos com os seus mundos. Instigados pelo pensamento que 
se torna possível, eles podem criar cenários mais amplos, onde o ensinar 
movimenta-se entre estudantes, bolsistas, supervisores e coordenadores 
de um programa de Iniciação à Docência, transmitindo possibilidades de 
encontros artísticos com outros e novos saberes. 

Os signos mundanos podem emanar do quadro de uma sala de aula, da 
tela do computador, da tabuada ou da explicação do professor. Os signos 
amorosos podem vibrar entre olhares, vontades e expressões que testificam 
um encontro inquietante e, por vezes, misterioso que não se deixa revelar: 
quem sabe o ser amado se expressa na conquista pela nota dez na prova 
(Bampi et al., 2014)? Os signos sensíveis perfazem linhas em cadernos, 
traços rabiscados, palavras e sensações que percorrem o corpo e a mente, 
atravessando-nos à alma e o pensamento. Os signos artísticos manifestam-
se na nossa própria obra, revelando em um novo meio um mundo de signos 
imateriais que podem ser expressos de várias maneiras. 



272

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
2(4). 2015

Com alguma regra didática poderíamos expressar este aprendizado? As 
“alegrias e as tristezas, os aumentos e as diminuições, os esclarecimentos 
e os assombreamentos costumam ser ambíguos, parciais, cambiantes, 
misturados uns aos outros” (Deleuze, 1997, p.163). Deleuze (2003), como 
nosso intercessor, deixou-nos ressonâncias entre saberes, fornecendo-nos 
pistas para traduzir sinais, tornando-nos criadores do que nos acontece nas 
experiências das salas de aula. Entretanto, muitas vezes, não enxergamos 
o movimento dos signos ao nosso redor, eles passam e permanecem mun-
danos numa memória cansada, ao largo dos mais belos encontros, numa 
recognição nem sempre satisfatória, provocando-nos com uma estranha 
alegria (Deleuze, 2003).

A potência do aprender persiste em meio à euforia, permanecendo em via-
gem até nós (Agamben, 2009). A necessidade de uma sensibilidade aberta 
aos encontros com os signos da sala de aula pode oportunizar ao aprender 
acontecer, tornando-se necessária como o conhecimento das paixões que 
afetam nossas ações. Talvez, nesses caminhos do aprender, entre paradoxos 
de ensinar (Kohan, 2008), aquele que se esforça, tanto quanto pode, por 
organizar encontros (Spinoza, 2007) promotores de signos que conclamem 
a sua decifração, pode chegar a uma aproximação por meio da revelação 
de um ser artístico.

O “fazer diferente”, neste caminho, torna-se uma afirmação de possibilitar 
encontros sensíveis, encontros com exercícios, com movimento, com oficinas, 
com construções, com aulas expositivas, com demonstrações e ilustrações, 
com exemplos do conhecimento necessário para atender às demandas sociais 
e culturais na sala de aula, na escola e na universidade. As experiências com 
o objeto de aprendizado mostram-se enquanto decifrações de signos sen-
síveis, movimentos perante um aprender que se desenvolve singularmente 
na sensibilidade de cada estudante e professor, perfazendo mundos únicos 
e caminhos misteriosos. 

Os signos artísticos são signos de criação, de movimento próprio, indepen-
dente e autônomo do indivíduo, perante o aprender que se desenvolve em si 
mesmo, esvaindo-se com a experiência e o seu sentido (Bondía, 2002). Nos 
caminhos, ainda densos da experiência, o aprendiz transforma o aprendiza-
do em sua própria arte, em suas próprias palavras, em sua própria escrita, 
em sua forma de ver, sentir e mover-se no mundo, aproximando-se de um 
aprender genuíno, perpassando as didáticas e as experiências da sala de 
aula (Veiga-Neto, 1996).



273

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

Os signos e as didáticas

Queremos observar a estrutura geral da didática en¬volvida no processo de 
aprendizado dos signos, ou melhor, no aprender que “reúne, na língua fran-
cesa, os dois sentidos, o de ´aprender´ e o de ´ensinar´, em um ato comum 
entre aquele que ensina e aquele que é ensinado, aquele que fala e aquele 
que escuta e recebe” (Schérer, 2005, p.1184). O aprender que expressa-
mos não se sustenta, firmemente, em objetivações curriculares e didáticas. 
Contudo, não se dá separadamente destes fundamentos sociais, culturais 
e, também, linguísticos.

Perguntou-me, certa manhã, um professor: como ensinar tudo a todos? 
Como produzir uma aula colaborativa pautada na criação? Eis uma questão 
interessante que se envolve em reflexões, tempos, espaços e recriações de 
experiências. Pensando no ensinar que, em termos de tradução, remete a 
“marcar com um sinal”, insignare, perguntamo-nos, então: mas, que sinal é 
esse que deve ser decifrado na escola ou na sala de aula? Ou, ainda melhor, 
com qual carimbo pode ser autenticado? Mesmo antes de Comenius  (1957) 
começar a desenvolver a sua Didática Tcheca em 1627, cuja tradução latina 
se transformou na Didática Magna, a pergunta “como ensinar?” já pululava 
em meio ao eco de possibilidades didáticas que se criavam. A Didática Mag-
na buscava responder ao “desafio que a Modernidade colocava acerca da 
educação do corpo infantil” (Narodowski, 2006, p. 14), tornando-se decisiva 
na “ordenação e no disciplinamento do tempo vivido na escola” (Veiga-Neto, 
2002, p. 164).

Desde então, os formatos objetivos de didáticas têm incomodado muitos 
profissionais da educação. Parecem produzir caminhos impróprios para al-
cançarmos as almejadas criações que tanto ansiamos na educação. O que 
queremos, então, ressaltar é que as possibilidades dos signos do aprender 
poderão surgir em meio às formas de ensino vigentes, proporcionando o 
diferente com as didáticas já existentes. Do próprio cansaço, inerente aos 
sistemas que vigoram no ensino, por exemplo, tecnicista, crítico ou constru-
tivista, pode surgir um professor contemporâneo que esgota possibilidades, 
tornando-se condição necessária aos encontros com o inesperado, fazendo-
nos sentir a presença de algo a ser recriado entre objetivos pré-definidos. 
Quem sabe, assim, poderemos proporcionar o inusitado por meio de nossas 
atividades criativas que podem tornar-se guias para aqueles que iniciam na 
docência dispostos a enfrentar a sala de aula com a sua potência.



274

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
2(4). 2015

Com o aprender enquanto tradução de signos, podemos recriar relatos da 
sala de aula com as nossas próprias palavras entre as disciplinas necessá-
rias ao dia a dia. Nestes movimentos decifradores, por exemplo, podemos 
revelar mistérios da pedagogia, reinventando o que o professor, de início, 
ainda não sabia. Com Foucault (2005), podemos atualizá-los com uma genea-
logia. O que acontece na sala de aula, ou numa escola, enquanto corpo em 
movimento manifesta-se paralelamente ao pensamento (Spinoza, 2007). O 
professor cansado1, nestes momentos, recupera suas energias, percorrendo 
todos os caminhos possíveis, repetindo-os com primazia, beirando a maestria 
(Camargo; Bampi, 2014).

Observando metodologias e didáticas existentes, nesta repetição, o professor 
cansado pode ver manifestações de atividades diferentes e interessantes, 
possíveis de realizar, perante suas vivências cotidianas; ou no ato de planejar 
uma aula em sintonia, por exemplo, com o professor de música ou topologia. 
O professor cansado pode esgotar as realizações e, no entanto, nunca realizar 
todo o possível (Deleuze, 2010) em meio às possibilidades didáticas que se 
criam com situações que irrompem no cotidiano escolar.

Neste intervalo metodológico, repleto de novidades quanto ao “como ensinar?”, 
o professor cansado, muitas vezes, molda-se entre tantas possibilidades na 
vontade de professar bem o seu ensino e na esperança de “ensinar tudo a 
todos” (Coménio, 1957). Muitas vezes, no entanto, arrisca-se na reinvenção 
de um método capaz de fazer com que os alunos dominem a leitura e a es-
crita através de um caderno de caligrafia. Dominando conteúdos, decorando 
a tabuada, aprendendo História Geral e Geografia, o estudante pode passar 
de ano e, quem sabe, preparar-se para uma conquista, tornando-se poeta 
ou professor contemporâneo (Camargo; Bampi, 2014). 

Porém, até que ponto o que nos é dado remete ao professor cansado? 
Àquele que realiza o diferente e, ainda assim, parece permanecer no igual, 
transmitindo conteúdos em demasia? O que fazer com as didáticas que se 
fortificam em nossas bases educativas, vivificando professores críticos ou 
mortificando tecnicistas? Como esgotar o possível em meio à escuridão que 

1 Aqui, inspiramo-nos na noção de “cansado” expressa por Deleuze (2010). Ou seja, 
o cansado manifesta-se naquele que “não dispõe mais de qualquer possibilidade”, 
naquele que “esgotou a realização” e, portanto, “não pode mais realizar” (Deleuze, 
2010, p.67).



275

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

enxergamos na superfície da educação? Talvez nem tudo seja guerra ou uto-
pia. Observando a necessidade de se estar atento às brechas da superfície 
didática, onde os signos do aprender podem escorregar, apostamos que se 
deixando envolver em suas decifrações, torna-se uma possibilidade de recriar 
algo com as descobertas do dia a dia.

Aproveitar os saltos enquanto brechas nas salas de aula – escapes onde um 
professor contemporâneo pode manifestar-se –, torna-se um gesto que cria 
possibilidades para o aprender avivar-se. O aprender enquanto inteligência só 
chega depois, torna-se contemporâneo (Agamben, 2013). Ao desvincularmos 
o cansado do esgotado (Deleuze, 2010), o “contemporâneo” de Agamben 
(2009) amplia nossos horizontes para pesquisar a prosperidade da escola com 
prudência e vivacidade. Ora, o professor contemporâneo pode ser pensado 
como “aquele que mantém fixo o olhar no seu tempo” e percebe não as luzes 
da sala de aula, mas o seu escuro (Agamben, 2009, p.62).

O professor cansado, como já mencionado, apenas reage aos efeitos que 
os signos lhe remetem e, muitas vezes, essa ação penetra num âmbito de 
passividade perante as possibilidades que cercam a escola, repletas de signos 
científicos, mitológicos e códigos universitários, também, necessários. Os can-
sados podem ser pensados como aqueles que “coincidem muito plenamente 
com a época, que em todos os aspectos a esta aderem perfeitamente, não 
são contemporâneos porque, exatamente por isso, não conseguem vê-la, 
não podem manter fixo o olhar sobre ela” (Agamben, 2009, p.59).

O professor contemporâneo pode também tornar-se naquele que, sensível 
aos signos da escola, tem tempo o bastante e consegue manter o olhar fixo 
sobre ela – rente aos acontecimentos da sala de aula – “sua época”. Não 
como um hipnotizado, mas enquanto pesquisador cansado de possíveis 
fendas que podem surgir na superfície da educação, criando um possível. 
Diante da percepção dos estudantes de que seja impossível não haver o 
que fazer – eles não se cansam de sinalizar que sempre há algo a ser feito 
–, como forma de melhora para o que cerca a escola, seguimos a nossa 
busca. Trata-se da nossa experiência com a sala de aula dentro do espaço 
e tempo que temos para ensinar, onde enxergamos no escuro da superfície 
da educação um clarão de possibilidades.

No escuro, avistamos brechas por onde podemos nos infiltrar em atividades 
que podem surgir e, também, podemos encontrar questões, moldes outros, a 
fim de desbravar os signos desse meio onde o aprender acontece (Camargo; 



276

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
2(4). 2015

Bampi, 2013). Neste lugar, os encontros com os signos são possibilitados e 
aumentados em potência, oportunizando a ação do bom professor – aquele 
que “sabe ver essa obscuridade” na contemporaneidade. E, além disso, o 
bom professor pode tornar-se contemporâneo, isto é, naquele que é “capaz de 
escrever mergulhando a pena nas trevas do presente” (Agamben, 2009, p.63). 

O escuro não é um conceito privativo, a simples ausência da luz, algo 
como uma não-visão, mas o resultado da atividade das off-cells, um 
produto da nossa retina. Isso significa, se voltamos agora à nossa tese 
sobre o escuro da contemporaneidade, que perceber esse escuro não 
é uma forma de inercia ou de passividade, mas implica uma atividade e 
uma habilidade particular que, no nosso caso, equivalem a neutralizar 
as luzes que provêm da época para descobrir as suas trevas, o seu 
escuro especial, que não é, no entanto, separável daquelas luzes. Pode 
dizer-se contemporâneo apenas quem não se deixa cegar pelas luzes 
do século e consegue entrever nessas a parte da sombra, a sua intima 
obscuridade (Agamben, 2009, p.63-64).

Enxergar as trevas, perceber o escuro, torna-se habilitar as off-cells docen-
tes enquanto desbravadores dos signos do aprender, tornando-se um bom 
professor2. Não se deixando cegar pelas luzes deste século, ou do excesso 
e da velocidade dos signos mundanos, o professor torna-se capaz de ver a 
necessidade dos caminhos já existentes que se cercam em brechas reple-
tas de hieróglifos a serem interpretados. Entrevendo nas luzes a parte da 
sombra – as brechas onde os encontros com os outros mundos dos signos 
são possíveis –, percebe que esse escuro lhe concerne, sem cessar de 
interpretá-lo, ou seja, de aprender (Agamben, 2009).

Ainda não podemos dizer “aprendi”, pois, neste instante, existe certo “inter-
valo” entre o que foi proposto neste artigo enquanto moda e o que se sabe.  
O aprender resvala neste “espaço livre”, onde é possível mover-se em um 
tempo oportuno (Agamben, 2009). O presente une-se ao arcaico e, somente, 

2 Bom é aquele que se esforça, tanto quanto pode, por organizar os encontros, [...] 
por compor a sua relação com relações combináveis e, por esse meio, aumentar a 
sua potência. Mau, [...] é aquele que vive ao acaso dos encontros, que se contenta 
em sofrer as conseqüências, pronto a gemer e a acusar toda vez que o efeito sofrido 
se mostra contrário e lhe revela a sua própria impotência (Deleuze, 2002, p. 29).



277

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

quem percebe no mais moderno e recente, os “índices e as assinaturas do 
arcaico” pode dele ser contemporâneo (Agamben, 2009, p.69). Por meio 
dos signos mundanos, esgota-se o possível nos encontros em que a criação 
torna-se realmente indizível. Deste modo, por exemplo, podemos ver melhor 
as “figuras de resistências” estudadas por Deleuze, tanto quanto ‒ algumas 
vezes ‒ por Foucault (Bampi, 2002).

Há um compromisso secreto entre o arcaico e o moderno “porque a chave do 
moderno está escondida no imemorial e no pré-histórico” (Agamben, 2009, 
p.70). O decifrador de signos contemporâneos estabelece a forma de uma 
arqueologia que não regride a um passado remoto, mas a um não-vivido que 
possui alguma razão em sua extrema proximidade, sendo que a “atenção 
dirigida a esse não-vivido é a vida do contemporâneo. E ser contemporâneo 
significa, nesse sentido, voltar a um presente em que jamais estivemos” 
(Agamben, 2009, p.70).

Isso significa que o contemporâneo não é apenas aquele que, perceben-
do o escuro do presente, nele apreende a resoluta luz; é também aquele 
que, dividindo e interpolando o tempo, está à altura de transformá-lo e 
de colocá-lo em relação com os outros tempos, de nele ler de modo in-
édito a história, de “citá-la” segundo uma necessidade que não provém 
de maneira nenhuma do seu arbítrio, mas de uma exigência à qual ele 
não pode responder. É como se aquela invisível luz, que é o escuro do 
presente, projetasse a sua sombra sobre o passado, e este, tocado por 
esse facho de sombra, adquirisse a capacidade de responder às trevas 
do agora (Agamben, 2009, p.72).

O que propomos consiste num velho olhar sobre o novo, ou num novo olhar 
sobre o velho, tanto que nem se percebe que estão lá, juntos, nos espaços 
e tempos imprevistos da escola. Daí por diante, o professor pode tornar-
se contemporâneo enquanto efeito de um trabalho do pensamento, ou de 
preparação, com tudo o que ele tem ao seu redor (Deleuze, 2007). Pode 
estar aí, dir-se-ia, a potencialidade da sensibilidade aos signos do aprender 
em um espaço considerado. Mesmo em didáticas já existentes, o professor 
contemporâneo pode encontrar possibilidades de fazer obra de arte na sala 
de aula da escola ou da universidade. Ora, todo o caminho, até aqui trilhado, 
precisou de dados – signos necessários ao nosso aprendizado –, sinalizan-
do uma espécie de conhecimento. Da mesma forma, o aprendizado não se 
vislumbraria sem eles, enquanto efeito de um desdobramento ‒ coisas que 
ao acaso vão se chocando ‒, possibilidades de revelação do aprender como 



278

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
2(4). 2015

acontecimento (Deleuze, 2011).

A alegria da revelação torna-se o correlato da ação enquanto decifração de sig-
nos mundanos, amorosos ou sensíveis. Deixando-se envolver em encontros 
com os signos do aprender, o professor contemporâneo dispõe-se a esgotar 
as possibilidades do possível, indo além do cansaço, recriando o cotidiano 
com as didáticas e as experiências de sala de aula. Caminhos que trilhamos 
em experiências outras, mostraram-nos que isto é possível ‒ fazer algo di-
ferente ―, quando a perseverança une-se à necessidade de dar a conhecer 
um ensino de qualidade, aquele que se almeja na escola e na universidade.

Nas experiências com a escola e a universidade, percorrendo paradoxos entre 
o ensinar e o aprender, recolhemos algo ‒ desafiando-nos a querer explicar 
o inexplicável ‒, chegamos a nossa verdade, produto de uma revelação. 
O aprendizado, desde então, pôde manifestar-se em ressonâncias entre 
saberes que perpassam a educação. A pergunta “como ensinar?” esvaiu-se 
em caminhos múltiplos das nossas experiências ‒ assim como múltiplas são 
as configurações de mundo por nós construídas (Veiga-Neto, 1996) ‒, onde 
são constantes os encontros com os signos do aprender. Para entrarmos 
nesses mundos de signos, a sensibilidade revelada em regras e caminhos 
já trilhados pelas didáticas já existentes, torna-se necessária. A superfície 
como atualidade é tão necessária quanto à profundidade como virtualidade, 
tendo a atenção para, ao adentrar na ficcionalidade, não perder o senso de 
realidade e acabar sufocado em decepções com a novidade. 

Desde então, com Deleuze (2003), vislumbramos a educação transformando-
se em didática, decifrando os seus mistérios que se envolvem em gostos e 
matérias afins. Neste momento, tal didática possibilita expressar estruturas 
que o aprender desenvolve em seu meio, nas experiências singulares de 
docentes e discentes. Nestas experiências, refletem-se possibilidades de um 
corpo educacional que se realiza em encontros com os signos mundanos, 
amorosos, sensíveis e, até mesmo, artísticos. Isto um Projeto de Ensino da 
Ciência pode possibilitar. Um Programa de Iniciação à Docência pode pro-
porcionar. Um Projeto de Pesquisa pode recuperar, em um tempo oportuno, 
onde é possível mover-se livremente. 



279

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

Referências

Agamben, G. (2009). O que é o contemporâneo? E outros ensaios. Tra-
dução Vinícius Nicastro Honesko. Chapecó: Argos.

Agamben, G. (2013). A comunidade que vem. Tradução e notas Cláudio 
Oliveira. Belo Horizonte: Autêntica Editora.

Bampi, L. (2002). Governo, subjetivação e resistência em Foucault. Edu-
cação e Realidade, 27(1). 127-150.

Bampi, L.; Kettermann, F.; Dummer Camargo, G.; Egger Moellwald, 
Francisco. (2014). Numa brincadeira de aprendiz de feiticeira... Surge algo. 
Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação, Brasília, 21, 170-184.

Bondía, J. (2002) Larrosa. Notas sobre a experiência e o saber de expe-
riência. Revista Brasileira de Educação, 1(19). 20-28.

Camargo, G. (2013). O que acontece no meio? Educação. Porto Alegre, 
36(3). 385-392. 

Camargo, G.; Bampi, L. (2014). Sobre o que pode a escola. Do professor 
cansado ao professor contemporâneo. VII Colóquio Internacional De Filosofia 
Da Educação, Rio de Janeiro. (1). 1-13

Coménio, J. (1957). Didáctica Magna. Tradução e notas de Joaquim Fe-
rreira Gomes. Portugal: Fundação Calouste Gulbenkian.

Deleuze, G. (1997). Spinoza e as três éticas. Tradução Peter Pál Pelbart. 
Crítica e clínica. São Paulo: Editora 34, 156-170.

Deleuze, G. (2002). Espinosa: filosofia prática. Tradução de Daniel Lins 
e Fabien Pascal Lins. São Paulo: Escuta.

Deleuze, G. (2003). Proust e os signos. Tradução de Antonio Carlos Piquet 
e Roberto Machado. 2. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária.

Deleuze, G. (2007). Francis Bacon: lógica da sensação. Tradução de 
Roberto Machado. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed.



280

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
2(4). 2015

Deleuze, G. (2010). Sobre o teatro; Um manifesto de menos; O esgota-
do. Tradução de Fátima Saadi, Ovídio de Abreu, Roberto Machado. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar Ed.

Deleuze, G. (2011). Lógica do sentido. Tradução de Luiz Roberto Salinas 
Fortes. São Paulo: Perspectiva.

Foucault, M. (2005). Nietzsche, a genealogia e a história. In: Microfísica 
do poder. São Paulo: Graal. 

Gallo, S. (2013). Pensamento e casuística: por uma Filosofia da Edu-
cação imanente. 2º Congreso Latinoamericano de Filosofía de la Educación, 
2013, Montevidéo. Anales del 2º Congreso Latinoamericano de Filosofía de 
la Educación. Montevidéo: Depto. de Historia y Filosofía de la Educación - 
UDELAR, 2013. v. 1. 

Kohan, W. (2008). Filosofia: o paradoxo de aprender e ensinar. Tradução 
de Ingrid Müller Xavier. Belo Horizonte: Autêntica.

Narodowski, M. (2006) Comenius & a Educação. Tradução de Alfredo 
Veiga-Neto. 2.ed.. Belo Horizonte: Autêntica.

Schérer, R. (2005).  Aprender com Deleuze. Educação e Sociedade, 
Campinas, 26(93), 1183-1194.

Spinoza, B. (2007) Ética. Tradução de Tomaz Tadeu da Silva. Belo Hori-
zonte: Autêntica.

Veiga-Neto, A. (1996) A didática e as experiências de sala de aula: uma 
visão pós-estruturalista. Educação & Realidade, Porto Alegre, 21(2), 161-
175.

Veiga-Neto, A. (2002) De geometrias, currículo e diferenças. Educação e 
Sociedade, 23(79) 163-186.


	c2a069380c70f401452b6dbccefa1f5de76ba82218cd4cff2493402527ff73e9.pdf
	47a065388405093b0e89bcf45c3a3f78d4be7c9f06efe6564df03e7e905e7fbf.pdf

